
  

Volum 18 / 2023

Simon Schwarzfuchs: Catalogne du Nord et Catalogne du Sud / Catalunya del Nord i Catalunya 
del Sud / Northern Catalonia and Southern Catalonia. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 7

Mariona Ginebra Pérez Ferrer: El sōfēr i el mazkīr: qui fa prendre el vol a les paraules i qui les 
fa romandre? / The sōfēr and the mazkīr: Who gave words wings and who ensured they were 
not lost on the breeze? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 39

Margalida Bernat i Roca: Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391). Alguns aspectes 
de la vida del call de Ciutat de Mallorca a través d’un testament / Ego Saÿt Mili, judeus 
Majoricarum (? - ca. 1391). Some insights, from a will, into life in the Jewish quarter of Ciutat 
de Mallorca . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 61

Jordi Vidal Palomino: «Los libros históricos del Antiguo Testamento», una obra inèdita d’Eduard 
Bosch Bellver / «Los libros históricos del Antiguo Testamento» (Historical Books 
of the Old Testament), an unpublished work by Eduard Bosch Bellver . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 105

Josep M. Llobet i Portella: Els préstecs dels jueus al Consell Municipal de Cervera (1332-
1333) / Loans from Jews to the Municipal Council of Cervera (1332-1333) . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 127

Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà: Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea: 
En el cor dels mars (ים לְבַב יַמִּ  Traducció de l’hebreu i estudi .(ש״י עגנון) de X. Y. Agnon ,(בִּ
hermenèutic / A foundational story of modern Hebrew literature: In the heart of the seas  
ים) לְבַב יַמִּ  Translation from Hebrew into Catalan and hermeneutic .(ש״י עגנון) by S. Y. Agnon (בִּ
study. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 141

Instruccions resumides per als autors. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 229
20

23

https://revistes.iec.cat/index.php/tamid    ISSN (ed. impresa): 1138-5561    ISSN (ed. electrònica): 2013-4029

	 Institut
d’Estudis 
	 Catalans

1818





TAMID





SOCIETAT CATALANA D’ESTUDIS HEBRAICS
Filial de l’INSTITUT D’ESTUDIS CATALANS

TAMID
REVISTA CATALANA ANUAL D’ESTUDIS HEBRAICS

18

2023

ISSN (ed. impresa): 1138-5561 
ISSN (ed. electrònica): 2013-4029
https://revistes.iec.cat/index.php/tamid



Tamid. Revista Catalana Anual d’Estudis Hebraics és una revista de recerca, de periodicitat anual 
(a partir del vol. 7), editada per la Societat Catalana d’Estudis Hebraics, filial de l’Institut d’Estudis 
Catalans. Publica treballs originals dels membres d’aquesta societat i d’altres estudiosos sobre judaisme 
i hebraisme, amb especial atenció al judaisme català medieval. També ofereix traduccions de treballs ja 
publicats per erudits de fora que mereixen ser coneguts entre nosaltres, recensions i reculls bibliogràfics. 
Es regeix pel sistema d’avaluadors anònims i és d’accés obert.

Primera etapa (aprox. biennal): vol. 1 (1997) - 6 (2006-2007). Segona etapa (anual), a partir del vol. 7 (2011).

Comitè Editorial
Irene Llop i Jordana (Universitat de Vic - Universitat Central de Catalunya), Esperança Valls i Pujol 
(Universitat de Barcelona), Eulàlia Vernet i Pons (Universitat de Barcelona)

Directora
Esperança Valls i Pujol (Institut d’Estudis Món Juïc / Universitat de Barcelona)

Editora de recensions
Eulàlia Vernet i Pons (Universitat de Barcelona)

Text revisat lingüísticament per la Unitat d’Edició del Servei Editorial de l’IEC

Consell Assessor
Asunción Blasco (Universitat de Saragossa), Javier Castaño (Consell Superior d’Investigacions Cientí-
fiques), Enric Cortès (Facultat de Teologia de Catalunya), José Hinojosa Montalvo (Universitat d’Ala
cant), Danièle Iancu-Agou (CNRS, PSL, Research University Paris, LEM), Moisés Orfali (Universitat 
de Bar-Ilan), Mauro Perani (Universitat de Bolonya), Miguel Pérez Fernández (Biblioteca Midrásica), 
Colette Sirat (Institut de Recherche et d’Histoire des Textes, Section Hébraïque, CNRS), Luis Vegas 
Montaner (Universitat Complutense de Madrid)

Redacció, subscripcions, administració	 Accés, indexació, avaluació
Tamid. Revista Catalana Anual d’Estudis Hebraics	 Accessible també des de:
Societat Catalana d’Estudis Hebraics	 https://publicacions.iec.cat
Carrer del Carme, 47	 https://www.raco.cat/index.php/tamid
08001 Barcelona	 Articles indexats en: rambi.
Tel.: 932 701 620	​ Avaluació: CARHUS Plus +, CIRC, Latindex, MIAR.
Fax: 932 701 180	� Indexació: BDDOC-CCSIC, Dialnet, DICE, Dulci-
scehb@iec.cat	 nea, e-Revistas, ExLibris, MLA, RAMBI, Ri-OPAC,
https://revistes.iec.cat/index.php/tamid	 SHERPA-ROMEO, Uhlrich’s, Union List of Serials.

Coberta
Fotografia: Hagadà de Sarajevo (segle xiv, Sarajevo: Museu Nacional), detall del foli 34r, en què es veu 
la llàntia perenne, anomenada נר תמיד (ner tamid ). Disseny: Natàlia Arranz

© dels autors dels articles
© Societat Catalana d’Estudis Hebraics, filial de l’Institut d’Estudis Catalans, per a aquesta edició

Compost per Jordi Ardèvol – Imprès a Service Point FMI, SA

ISSN (ed. electrònica): 2013-4029 – ISSN (ed. impresa): 1138-5561
Dipòsit Legal: B-416-1998

Els continguts de tamid estan subjectes —llevat que s’indiqui el contrari en el text o en el material gràfic— a una llicència Reco-
neixement - No comercial - Sense obres derivades 3.0 Espanya de Creative Commons, el text complet de la qual es pot consultar 
a https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/es/deed.ca. Així, doncs, s’autoritza el públic en general a reproduir, distribuir i co-
municar l’obra sempre que se’n reconegui l’autoria i l’entitat que la publica i no se’n faci un ús comercial ni cap obra derivada.



Índex

Simon Schwarzfuchs: Catalogne du Nord et Catalogne du Sud /  
Catalunya del Nord i Catalunya del Sud / Northern Catalonia and 
Southern Catalonia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Mariona Ginebra Pérez Ferrer: El sōfēr i el mazkīr: qui fa prendre el 
vol a les paraules i qui les fa romandre? / The sōfēr and the mazkīr: 
Who gave words wings and who ensured they were not lost on the 
breeze? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Margalida Bernat i Roca: Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? -  
ca. 1391). Alguns aspectes de la vida del call de Ciutat de Mallorca  
a través d’un testament / Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? -  
ca. 1391). Some insights, from a will, into life in the Jewish quarter of  
Ciutat de Mallorca . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Jordi Vidal Palomino: «Los libros históricos del Antiguo Testamento», 
una obra inèdita d’Eduard Bosch Bellver / «Los libros históricos del 
Antiguo Testamento» (Historical Books of the Old Testament), an un-
published work by Eduard Bosch Bellver . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Josep M. Llobet i Portella: Els préstecs dels jueus al Consell Munici-
pal de Cervera (1332-1333) / Loans from Jews to the Municipal Coun-
cil of Cervera (1332-1333) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

7

39

61

105

127



Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà: Un relat fundador de literatura 
moderna en llengua hebrea: En el cor dels mars (ים לְבַב יַמִּ  .de X. Y ,(בִּ
Agnon (ש״י עגנון). Traducció de l’hebreu i estudi hermenèutic / A 
foundational story of modern Hebrew literature: In the heart of the 
seas (ים לְבַב יַמִּ  Translation from Hebrew .(ש״י עגנון) by S. Y. Agnon (בִּ
into Catalan and hermeneutic study . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Instruccions resumides per als autors . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

141

229



Catalogne du Nord et Catalogne du Sud* 

Simon Schwarzfuchs 

Bar-Ilan University 

Rebut: 06.01.2023 — Acceptat: 08.06.2023

Résumé. La principauté catalane s’est longtemps développée des deux côtés des 
Pyrénées orientales, à l’ombre des royaumes de France et d’Espagne, y perdant ce-
pendant une partie de son unité. Elle s’est séparée entre la Catalogne du Nord et 
celle du Sud. La principale communauté de la Catalogne du Sud fleurissait à Barce-
lone et n’avait que d’assez rares relations avec les autres terres espagnoles. Le rabbin 
Salomon ben Abraham ben Adret dit le Rashba (1235-1310), qui la dirigea pendant 
une quarantaine d’années, laissa un nombre important de responsa adressées dans 
leur grande majorité aux diverses communautés catalanes du Nord et du Sud. Il 
jouissait d’une très grande autorité. Son contemporain, le rabbin Menaḥem ben Sa-
lomon ha-Meïri dit Don Vidal Salomon (1249-1315), exerçait son ministère à partir 
de Perpignan, la capitale de fait de la Catalogne du Nord. La Catalogne du Sud de-
vint en 1492 l’un des éléments constitutifs de l’Espagne unifiée. Un certain nombre 
de Juifs trouvèrent alors refuge dans la Catalogne du Nord (Roussillon), mais ils en 
furent bientôt expulsés. Les Juifs des deux Catalognes considéraient qu’ils faisaient 
partie d’un grand espace catalan et ils continuaient de se servir de sa langue. Cette 
étude se propose d’examiner à travers la littérature rabbinique l’étroitesse de leurs 
rapports et l’importance de l’axe Barcelone-Perpignan passant par Gérone, qui sera 
dominant dans leur coexistence. Les Pyrénées ne les avaient pas vraiment séparés.

Tamid: Revista Catalana Anual d’Estudis Hebraics, 18 (2023), p. 7-37
ISSN (ed. impresa): 1138-5561 ISSN (ed. electrònica): 2013-4029
DOI: 10.2436/20.1006.01.84 https://revistes.iec.cat/index.php/tamid

Contact : Simon Schwarzfuchs. Bar-Ilan University. The Israel and Golda Koschitzky  
Department of Jewish History. 5290002 Ramat-Gan, Israel. Tél. : 00 972 3 531 8353.  
E-mail : Simon.Schwarzfuchs@biu.ac.il.

* Cet article a fait l’objet d’une communication en octobre 2010 lors du IV Congrés per 
a l’Estudi dels Jueus en Territoris de Llengua Catalana, organisé à Barcelone par Tessa Calders 
Artís et Esperança Valls i Pujol.



8 Tamid, 18 (2023), p. 7-37	 Simon Schwarzfuchs

Mots-clefs : Catalogne du Nord, Catalogne du Sud, Salomon ben Abraham ben 
Adret, Menaḥem ben Salomon ha-Meïri

Catalunya del Nord i Catalunya del Sud

Resum. El Principat de Catalunya va florir a banda i banda dels Pirineus orientals, 
sota l’ombra dels regnes de França i Espanya, però va perdre part de la seva unitat 
quan es va dividir entre la Catalunya del Nord i la del Sud. Barcelona era la comuni-
tat jueva principal de Catalunya del Sud i només tenia relacions puntuals amb les ter-
res espanyoles. El rabí Salomó ben Adret (1235-1310), que la va dirigir durant qua-
ranta anys i gaudí d’un gran prestigi, deixà una gran quantitat de reculls de dictàmens 
o responsa jurídics en resposta a les diverses consultes de les comunitats jueves del nord 
i del sud de Catalunya. El seu contemporani Rabí Menaḥem ben Salomó ha-Meïri, o 
Vidal Salomó (1249-1315), va exercir el seu ministeri a Perpinyà, la capital de fet de 
Catalunya del Nord. Un cert nombre de jueus hi van trobar refugi l’any 1492, però 
ben aviat també en van ser expulsats. Els jueus dels dos cantons dels Pirineus conside-
raven que formaven part d’un gran espai català i van continuar utilitzant la seva llen-
gua. Aquest estudi té la intenció d’examinar a través de la literatura rabínica les rela
cions entre ambdues comunitats i la importància de l’eix Barcelona-Perpinyà, que 
també passa per Girona. Els Pirineus, certament, no els van mai separar.

Paraules clau: Catalunya del Nord, Catalunya del Sud, Salomó ben Adret, Me
naḥem ben Salomó ha-Meïri

Northern Catalonia and Southern Catalonia 

Abstract. The Principality of Catalonia flourished on both sides of the eastern 
Pyrenees, under the shadow of the kingdoms of France and Spain, but lost some of 
its unity when it was divided into Northern Catalonia and Southern Catalonia. 
Southern Catalonia’s main Jewish community was in Barcelona, and it had only oc-
casional dealings with Spanish territories. That community was led for around 40 
years by the renowned rabbi Solomon ben Adret (1235-1310), who left behind him a 
large number of responsa addressing different questions from the Jewish communi-
ties of Northern and Southern Catalonia. His contemporary Rabbi Menaḥem ben 
Solomon ha-Meïri (1249-1315; also known as Vidal Solomon) exercised his ministry 
in Perpignan, the de facto capital of Northern Catalonia. Some Jews found refuge in 
Northern Catalonia in 1492, but were soon expelled from there too. The Jews on 
both sides of the Pyrenees regarded themselves as part of a large Catalan territory 
and continued to use the Catalan language. The aim of this study is to draw on rab-



Catalogne du Nord et Catalogne du Sud	 Tamid, 18 (2023), p. 7-37 9

binic literature to examine the relations between the two communities and the im-
portance of the Barcelona-Perpignan axis, which also passed through Girona. It can 
be said that the Pyrenees never truly separated them.

Keywords: Northern Catalonia, Southern Catalonia, Solomon ben Adret, Me
naḥem ben Solomon ha-Meïri

L’originalité de ce que l’on peut appeler le judaïsme catalan n’est plus guè-
re discutée de nos jours : en est-il de même de son unité ? L’obstacle des Pyré-
nées avait longtemps justifié sa séparation en deux, une partie étant identifiée 
avec la grande communauté juive espagnole du Sud et l’autre avec celle de la 
Provence au Nord. L’identité Catalogne-Séfarade n’est plus, et nos travaux ont 
considérablement contribué à la récupération de ce qui est devenu une évi-
dence. Qu’en est-il en revanche de la Catalogne du Sud et de la Catalogne  
du Nord ? De Barcelone et de Perpignan ? Ces deux grandes communautés  
doivent-elles être considérées comme étrangères et faut-il reconnaître dans le 
mur des Pyrénées une frontière insurmontable ? Nous envisagerons ce problè-
me ici sous le seul aspect de la littérature hébraïque, je devrais dire rabbinique, 
sans chercher à empiéter sur d’autres domaines, auxquels les meilleurs cher-
cheurs consacrent leurs travaux.

Il faut bien reconnaître que les grands historiens de la littérature hébraïque 
médiévale ont quelque peu malmené le cadre de l’histoire littéraire des Juifs 
de la Catalogne du Nord. Adolphe Neubauer l’étudia dans le volume XXVII de  
l’Histoire littéraire de la France publié à Paris en 1887, Les rabbins français du 
commencement du quatorzième siècle, ainsi que dans son volume XXXI publié 
en 1893 et intitulé Les écrivains juifs français du xive siècle. Ernest Renan lui 
avait servi de prête-nom pour ces deux ouvrages, les règles de la publication  
réservant aux seuls membres de l’Institut le droit d’y collaborer. Renan ne 
s’était d’ailleurs pas fait faute de reconnaître dans ses introductions toute la part 
que Neubauer avait prise à cette publication. Celui-ci avait reconnu l’atmos- 
phère catalane régnant dans les écrits des auteurs du Roussillon qu’il avait 
étudiée, et il avait souvent signalé leur origine catalane, sans pour autant aller 
jusqu’à définir comme catalan le cadre dans lequel ils avaient vécu et écrit1. 

1. Voir notamment Adolphe Neubauer, Les rabbins français du commencement du qua- 
torzième siècle, Paris, Imprimerie nationale, 1877, p. 730; Ernest Renan, Les écrivains juifs 
français du xive siècle, Paris, Imprimerie nationale, 1893, p. 420.



10 Tamid, 18 (2023), p. 7-37	 Simon Schwarzfuchs

Le Roussillon faisait partie de la France depuis le xviie siècle. Il n’empêche 
que Neubauer put écrire à propos de quelques poètes juifs de la fin du  
xive siècle : « Ces écrivains appartiennent à la Catalogne dans un sens éten-
du2. » Il ne pouvait ignorer qu’il y avait encore des Juifs dans le Roussillon 
après l’expulsion de 1394 et que le Roussillon n’était pas, ou pas encore, la 
France. Cependant, comme il ne pouvait être question de renoncer à ce qui 
allait devenir une province française, il résolut ce problème en ajoutant un im-
portant appendice à son ouvrage Les écrivains juifs français du xive siècle  
(p. 394-443), dans lequel il publia notamment un calendrier catalan chrétien 
écrit en caractères hébraïques3. Henri Gross, auteur de la Gallia judaica, dic-
tionnaire géographique de la France d’après les sources rabbiniques, parue à Paris 
en 1897, fut moins sensible à cet aspect du problème : il est vrai qu’il avait dé-
cidé de s’en tenir rigoureusement au cadre géographique de la France de son 
temps – c’est-à-dire sans l’Alsace et la Lorraine4, mais avec le Roussillon –, ce  
qui lui avait permis de l’éviter. Il ne pouvait cependant ignorer, pas plus que 
Neubauer, l’existence de communautés juives dans le Roussillon après l’expul-
sion des Juifs de France. Il se contentera pour sa part de mentionner, sans plus, 
quelques rabbins ou auteurs postexiliques de Perpignan, de Villefranche- 
sur-Conflent, de la Cerdagne et du Roussillon comme si de rien n’était, sans 
préciser leur origine catalane : preuve supplémentaire de l’élasticité de certai-
nes frontières ! Précisons que le terme Catalogne est absent de l’index de ce 
dictionnaire géographique. 

Il résulte de tout cela que si les travaux des écrivains juifs de la Catalogne 
du Nord sont assez bien connus, le cadre de leur existence l’est beaucoup 
moins. Il nous faut donc nous interroger sur le problème des frontières de la 
Catalogne. Il nous faut donc nous demander : de quel côté portait le regard 
des Catalans du Nord ? Vers la Catalogne méridionale ou vers la Provence ? 
Les obstacles physiques constituaient-ils une frontière qui séparait la Cata
logne en deux ? Se pourrait-il qu’un sentiment d’appartenance à un monde 
catalan uni ait permis aux habitants de ces deux contrées catalanes d’oublier 
ce qui aurait pu les séparer ? Pour le savoir, il nous faut donc examiner leurs 
relations et nous demander s’il existe une ligne de démarcation entre la prédo-
minance catalane et la prédominance provençale, et si oui, où elle passe. On 

2. Renan, Les écrivains juifs, p. 420 ; 
3. Renan, Les écrivains juifs, p. 421-424.
4. Il inclut cependant la Lorraine et Metz dans son dictionnaire. 



Catalogne du Nord et Catalogne du Sud	 Tamid, 18 (2023), p. 7-37 11

pourrait même se demander dans ce contexte si le Montpellier juif est resté 
provençal après être passé sous domination majorquine.

Il n’est pas facile de répondre à ces questions, au vu de la précarité des 
moyens d’appréciation dont nous disposons. L’étude du rite catalan, le Min-
hag Catalonia, tel qu’il se reflète dans le Maḥzor Catalonia, à savoir le rituel 
des prières de l’année, y compris celui des fêtes, tel qu’il était pratiqué dans 
toutes les communautés catalanes, pourrait être l’un d’eux. Il est évident qu’il 
diffère de l’usage provençal et de l’usage espagnol. C’est ainsi qu’on a notam-
ment pu remarquer qu’il ne comprend pas la prière si répandue de Kol Nidrei5. 
Il ne faut cependant pas exagérer la somme de ces différences : le corps prin
cipal de la prière reste commun à tous les rites. Le rite provençal, dont l’origi
ne est très ancienne, a subi des influences françaises, ou plus précisément  
de Çarfat, de la France du Nord, ainsi que de l’usage catalan. Une grande  
partie de la différence entre les rites résulte du choix des piyyoutim, des poè-
mes alors modernes qui y furent introduits. L’originalité du rite catalan, sou-
vent confondu avec le rite provençal, n’est plus mise en doute de nos jours. Il 
reste que son étude vient à peine de commencer, notamment dans les travaux 
de Benjamin Bar Tikvah6. Il n’est pas encore possible d’en apprécier l’influen-
ce et la diffusion. Un exemple suffira cependant à montrer le genre de résultat 
ou de problème que l’on pourra en attendre éventuellement : celui du rituel 
de Montpellier, extrêmement influencé par le rite catalan. Faut-il en conclure 
que la population juive de cette ville était catalane ou catalanisée ? La ques-
tion mérite d’être posée.

Il me semble que l’examen des écrits de certains rabbins contemporains, et 
plus particulièrement l’étude des responsa ou consultations rabbiniques adres-
sées à leurs correspondants, est susceptible de fournir des informations suf
fisamment riches pour permettre d’ébaucher une solution ou, en tout cas, une 
première hypothèse de travail. Il se trouve malheureusement que ce genre de 
documents sont généralement suivis d’une signature, mais qu’ils ne sont pas 
datés et que le nom du correspondant n’y est pas mentionné. On peut 
d’ailleurs comprendre pourquoi il en a été ainsi : l’auteur du responsum voulait 
échapper au particulier et fournir une réponse qui ferait jurisprudence. Le 

5. Cf. Isaac ben Sheshet Perfet (Rivach), Responsa, éd. David Metzger, Jérusalem, 
Majon Yerushalayim, 1983, n° 394, p. 586, col. 2.

6. Pour tous ces points, voir sa récente publication : סוגות וסוגיות בפיוט הפרובנסלי והקטלוני 
(Titre anglais : Genres and Topics in Provençal and Catalonian Piyyut), Be'er Sheva, 2009, p. 
68-69 et 92.



12 Tamid, 18 (2023), p. 7-37	 Simon Schwarzfuchs

nom de l’auteur avait son importance, ce qui n’était pas le cas pour l’adresse 
ou la date. Il faut également se souvenir que le responsum, en hébreu Teshuvah, 
que l’on peut définir comme la réponse écrite donnée par une autorité recon-
nue à une question écrite (Sheélah), a toujours un caractère d’innovation : elle 
traite d’un problème neuf pour lequel il n’y a pas de précédent ni de réponse 
toute prête dans un code ou dans des responsa antérieures. Elle peut cepen-
dant revêtir à l’occasion un caractère polémique dans la mesure où elle con
tredit un document plus ancien. Dans un tel cas, l’identification du contra
dicteur est indispensable, puisque son avis sera apprécié en fonction de sa 
réputation. De tels cas restent cependant relativement rares. 

Il se trouve que le rabbin Salomon fils d’Abraham ben Adret (1235-1310), 
plus connu sous l’acronyme Rashba, qui servit sa communauté de Barcelone 
pendant quarante années jusqu’à sa mort, nous a laissé plus de 3 000 responsa 
imprimées (il en a probablement écrit 20 000). Le nom de la communauté à 
qui elles étaient destinées, et moins souvent celui d’un destinataire, y a sou-
vent été conservé, mais non leur date. Il devient donc possible de reconstituer 
l’horizon de ce rabbin catalan par excellence. Ces responsa sont traditionnelle-
ment publiées en sept volumes. Il vient de s’y ajouter un huitième, qui nous 
livre des textes inédits et corrige ou complète des textes déjà connus, plus ou 
moins bien publiés7. Précisons également que deux index de ces responsa, le 
premier portant sur sept volumes et le second sur huit, ont été publiés récem-
ment8. Il ne faut pas non plus négliger les ressources offertes par le program-
me des responsa de l’Université Bar Ilan. Ces ressources n’ont cependant pas 
pris en compte l’ensemble des lettres écrites par ou au Rashba9 au cours de la 
controverse sur les écrits de Maïmonide, dont l’un des pôles principaux se 
trouvait à Perpignan. 

Il en ressort que le Rashba correspondit notamment avec les communautés 
suivantes (certaines n’ont pas pu être identifiées) : Ávila, Avignon, Barcelo- 
ne, Béziers, Burgos, Estella, Jaca, Murcia, Narbonne, Saragosse, Soria, Tarra

7. Éditions Makhon Or ha-Mizraḥ, Jérusalem, 1997-2005.
8. À la fin du dernier volume de cette édition, p. 114-117 et dans l’Index des respon- 

sa des Sages d’Espagne et d’Afrique du Nord, sous la direction de M. Elon, Jérusalem, 1987,  
p. 197-201 (héb.).

9. Elles ont fait l’objet d’une édition critique en deux volumes à la pagination continue 
des responsa du Rashba, qui reprennent le texte du Sefer Minḥat Qenaot d’Abba Mari de Lunel, 
due à H. Z. Dimitrowski, Jérusalem, 1990. La suite n’a pas paru.



Catalogne du Nord et Catalogne du Sud	 Tamid, 18 (2023), p. 7-37 13

gone, Tolède, Tortose, Tudèle, Valencia, et plus particulièrement Huesca, Gé-
rone, Monzon, Perpignan et Saragosse. 

Cette liste montre clairement que le regard du Rashba était tourné vers 
l’Ouest et le Nord : la grande majorité des communautés destinataires fai-
saient partie de la Catalogne du Nord et du Sud des Pyrénées et des parties 
orientales de l’Aragon, et le Rashba ne correspondit que fort exceptionnel
lement avec des communautés extérieures. L’élargissement aux communautés 
aragonaises est compréhensible, car du point de vue des communautés juives, 
ce n’est pas l’Aragon qui annexa la Catalogne, mais la Catalogne qui étendit 
son influence sur les communautés aragonaises. L’autorité du rabbinat cata-
lan y était reconnue. Il faut bien admettre que l’autorité personnelle du Ras-
hba et de son école y compta pour beaucoup, et seuls les massacres de 1391 
purent transformer cet état de choses.

On peut se demander en revanche pourquoi le Rashba correspondit avec la 
communauté de Tolède, qui lui était tout à fait étrangère. L’examen des 
consultations qu’il lui avait adressées, peu nombreuses – 26 en tout –, révèle 
que dans aucune d’entre elles il n’est fait allusion à une autorité rabbinique lo-
cale incontestée et que le nom du très célèbre rabbin Asher ben Yeḥiel, dit le 
Roch, n’y est jamais mentionné. Or, il est bien connu que Rashba, qui fut à 
l’origine de l’installation de ce dernier à Tolède, le tenait en très haute estime 
et ne serait jamais intervenu dans les affaires locales ou nationales de cette vil-
le si ce rabbin s’y trouvait. Il est donc certain que ce groupe de responsa date 
des années ayant précédé son arrivée, donc d’avant 1305. Sept de ces responsa 
se contentent d’expliquer un texte talmudique, sur lequel il a été consulté, et 
ce ne sont pas des responsa proprement dites. Dans d’autres, il donnait son avis 
et concluait en disant : « Fais comme tu l’entendras », comme s’il répugnait à 
s’imposer. Il sera également consulté sur l’interprétation à donner à des règle-
ments – mal – traduits de l’arabe, sur les usages de Tolède ou sur la difficile 
recherche de juges rabbiniques dignes de leur fonction pour de petites com-
munautés. On peut en retirer l’impression qu’il avait cherché à rendre service 
à une communauté divisée qui attendait l’arrivée d’un vrai maître. 

Le regard de Rashba était souvent tourné vers la Catalogne du Nord et sa 
capitale Perpignan. Il correspondit assez souvent avec elle, comme l’attestent 
les responsa que Rashba lui fit parvenir. Rappelons que l’auteur des responsa ne 
s’exprime que lorsqu’il en a été prié. Il ne prend pas d’initiative et répond par 
écrit. Comme les auteurs de responsa se souciaient relativement peu de la 
conservation systématique de leurs écrits, il est permis de penser que les res-
ponsa qui nous sont parvenues revêtaient un intérêt particulier expliquant leur 



14 Tamid, 18 (2023), p. 7-37	 Simon Schwarzfuchs

conservation. Il en demeure que la composition des grandes collections de res-
ponsa résulte davantage des circonstances de leur découverte et de leur ras-
semblement que d’une planification véritable. Elle ne répond à aucune règle 
précise et on trouve souvent de tout un peu partout. C’est le cas des consulta-
tions que le Rashba avait envoyées à la communauté de Perpignan : elles sont 
dispersées parmi les divers volumes qui ont réuni cette correspondance et il 
n’est pas possible d’y trouver une indication chronologique précise. Les collec-
teurs ont pensé à la loi et pas du tout à l’histoire. Faute de mieux, nous les sui-
vrons dans leur ordre d’impression, volume par volume.

Le premier volume contient cinq consultations destinées à Perpignan. Une 
seule porte le nom du destinataire. Les deux premières (176 et 277) traitent de 
problèmes strictement rituels. La troisième (388) est consacrée à l’explication 
d’un passage talmudique relatif au Temple de Jérusalem. La quatrième (1162) 
est bien plus concrète, puisqu’il y est question d’un apostat qui a épousé une 
femme juive selon le rituel juif consacré : ce mariage est considéré comme va-
lable aux yeux de la loi juive. La situation de la femme est donc tragique, 
puisqu’elle ne pourra pas se remarier à défaut d’un divorce ou à moins de veu-
vage. Sachant que la cour rabbinique ne disposait d’aucun moyen pour 
contraindre le mari à remettre un acte de divorce, pourquoi les rabbins ne pri-
rent-ils aucune disposition pour venir en aide à la femme ? Rashba fit le tour 
de la question et ne proposa aucune solution nouvelle. Il faut cependant noter 
qu’il qualifie d’idolâtre la nouvelle religion de l’apostat. Dans une consulta-
tion envoyée à Perpignan au rabbin Isaac, fils de Juda de Lattes, le Rashba fut 
appelé à se prononcer sur le problème posé par une femme mariée que son 
mari avait trouvée au lit avec un autre homme. Celui-ci déclara qu’il avait 
couché avec elle à plusieurs reprises. Rashba avait tranché dans une consulta-
tion précédente, qui n’a pas été conservée, que l’on ne pouvait donner foi aux 
rodomontades de cet homme inique pour imposer le divorce à l’épouse en 
tant que femme adultère, mais que si le mari était convaincu de leur véracité, 
il devrait répudier son épouse immédiatement. Ce jugement avait provoqué 
une certaine surprise à Perpignan, raison pour laquelle Isaac de Lattes avait 
écrit pour demander des explications. Il avait été précédé par le rabbin 
Menaḥem, fils de Salomon, le Meïri, auquel Rashba avait déjà répondu 
(1249). Cette dernière consultation a également disparu.

Le deuxième volume des responsa contient une seule consultation, portant 
sur le droit d’héritage du mari, envoyée à Perpignan, sans doute au Meïri. 
Aucun mot sur Perpignan. Le troisième volume est plus riche : il contient dix-
huit responsa envoyées à Perpignan. La première (11), adressée au rabbin 



Catalogne du Nord et Catalogne du Sud	 Tamid, 18 (2023), p. 7-37 15

Menaḥem Meïri, traite de témoins qui s’étaient fait payer pour écrire, signer 
et transmettre leur témoignage : fallait-il les invalider ? Rashba pensait qu’il 
n’y avait pas de raison de douter de leur témoignage : il s’agissait là de témoins 
qui n’étaient pas forcés de témoigner et qui devaient faire un effort et se dé-
placer pour le faire. La suivante (13) rapporte le problème d’un créancier qui 
avait reçu une maison en hypothèque sur son prêt et venait de s’apercevoir 
que le contrat ne mentionnait pas la date à partir de laquelle il serait libre d’en 
disposer. L’emprunteur était parti entre temps dans un pays lointain, sans 
donner de nouvelles. Les témoins de l’acte convinrent qu’une telle date avait 
été fixée et que c’était par erreur qu’elle n’avait pas été consignée. Rashba les 
autorisa à compléter l’acte : dans le cas contraire, le créancier ne serait jamais 
libre de s’en débarrasser. Il s’occupa ensuite (49-50) d’un créancier qui récla-
mait son dû à un emprunteur qui niait avoir contracté un prêt. Un seul té-
moin confirma qu’il avait bien emprunté, alors que la loi juive exigeait deux 
témoignages. Ce témoignage unique était donc insuffisant, étant donné que 
l’emprunteur, qui n’avait pas été convaincu d’être un menteur habituel, pour-
rait le neutraliser en prêtant serment. 

Une autre consultation (93) est révélatrice d’un certain climat de crainte 
qui pouvait régner dans la communauté. Elle rapporte le cas de deux per- 
sonnes qui devaient témoigner devant la cour rabbinique pour une affaire d’ar-
gent et qui se refusaient à le faire tant qu’un ḥerem ou ban d’excommunication 
n’aurait pas été proclamé dans la synagogue contre tous ceux qui refuseraient 
de témoigner dans cette affaire en connaissance de cause. Ils ne seraient prêts à 
témoigner que s’ils y étaient contraints, ce qui montre bien combien ils redou-
taient de le faire librement. Rashba fut d’avis qu’il valait mieux que ce soit le 
plaignant qui réclame la proclamation de ce ban. Ailleurs (95), il aurait à s’oc-
cuper du sort d’un gage réclamé par la personne qui l’avait donné en garantie 
d’un prêt. La détentrice présumée, qui niait l’avoir reçu, fut contrainte de prê-
ter serment, ce qu’elle fit après avoir fait proclamer un ban d’excommunication 
contre toute personne qui l’aurait contrainte à prêter ce serment. Cela ne mit 
pas un terme à l’affaire et on continuait de se demander où était passé le gage. 
Rashba ne put que demander un complément d’information. 

Suit une série de responsa (106-111) faisant toutes suite, de l’avis de l’édi-
teur10, à des demandes d’éclaircissement présentées par le Meïri. Les trois  

10. Voir ses notes au début des consultations 106 et 111. Ces consultations portent la 
précision « à Perpignan ».



16 Tamid, 18 (2023), p. 7-37	 Simon Schwarzfuchs

premières et les deux dernières concernent l’explication de plusieurs passages 
talmudiques et semblent donc plutôt théoriques. Dans la quatrième (109), le 
Meïri analyse le fameux principe talmudique : la loi du royaume est la loi qui 
règle les relations entre les Juifs et le pouvoir politique. Il remarque que cette 
sentence vise la loi du royaume et non celle du Roi, et précise que dans les dif-
férents pays, les rois ont imposé des lois connues, publiques, dont on peut dire 
qu’elles sont contraignantes. En revanche, les sentences rendues indépendam-
ment par les cours de justice chrétiennes ne deviennent pas les lois du royaume,  
car ces cours jugent selon ce qu’elles trouvent dans les livres des juges. S’il de-
vait en être différemment, ce serait la fin de la loi juive ! Plusieurs consulta-
tions traitent d’un différend entre deux associés portant sur le remboursement 
des frais encourus par l’un d’entre eux (140), les droits de construction dans 
les cours intérieures du quartier juif de Perpignan (174, 175, 176), ou les éven-
tuelles conséquences d’un traitement de faveur accordé par un père à l’un de 
ses deux fils sur le partage de l’héritage (200). Rashba dut également se pro-
noncer sur la validité d’un contrat de promesse de mariage par lequel les pa-
rents de l’épouse s’étaient engagés à verser une somme importante à leur  
gendre au bout d’un certain temps. Le mariage avait donc eu lieu. Un créan-
cier s’était par la suite présenté pour réclamer une somme que lui devaient les 
parents. Le père avait répondu que cet argent était engagé au profit de son 
gendre et que cette dette avait préséance sur celle due au créancier. Ce dernier 
n’était pas d’accord. Rashba examina la promesse de mariage et en conclut 
qu’il s’agissait d’un contrat établi en bonne et due forme qui avait la préséance 
sur la dette réclamée (212). Il fut également interrogé sur le cas d’un Cohen, 
dont la belle-sœur veuve de son père était décédée avant que le lévirat n’ait pu 
avoir lieu (252)11, l’interprétation de certains textes relatifs au vin casher 
(254), la valeur de la proclamation par une personne privée d’un Eruv Tavshi-
lin12 ou d’un Eruv Ḥatserot13 pour les habitants du quartier juif (265). Il dut 
également se prononcer sur le cas d’un individu qui avait juré de rembourser 
une certaine somme à une date déterminée et qui s’était rendu compte qu’il 
ne serait pas en mesure de le faire. Comme il n’avait pas prêté un serment pu-
blic, il avait voulu s’en faire relever par une cour de trois ad hoc, hors la pré-

11. Cette consultation se trouve également dans le volume IV, n° 151.
12. Acte symbolique qui autorise la préparation d’aliments un vendredi, jour de fête, 

pour le samedi suivant.
13. Acte symbolique permettant aux habitants d’une même cour le port d’objets divers 

à l’intérieur de cette cour et dans les maisons qui donnent dessus.



Catalogne du Nord et Catalogne du Sud	 Tamid, 18 (2023), p. 7-37 17

sence de son « créancier ». Rashba condamna cette prétention et lui ordonna 
d’engager tous ses biens en vue de ce remboursement, ne prévoyant d’excep-
tion que s’il était complètement réduit à la misère (324).

Dans le quatrième volume des consultations de Rashba, nous trouvons en 
premier lieu un responsum (29) qui justifie l’injonction talmudique prescri-
vant de ne pas multiplier exagérément les louanges du Très haut ! Un autre 
(40), adressé au rabbin Menaḥem Meïri, expose le cas curieux d’un mari 
s’étant engagé, avec l’accord des parents de sa femme, à répudier cette der- 
nière. Il devait divorcer avant telle date sous peine d’une amende de 1 000 di-
nars. Il changea ensuite d’avis et refusa de s’exécuter, mais la famille se montra 
intransigeante et le menaça en fin de compte de le faire jeter en prison par le 
trésorier (fiscal ?) de la ville jusqu’à ce qu’il paye l’amende prévue, au cas où il 
dépasserait d’une heure le délai fixé sans avoir divorcé. L’homme prit peur et 
divorça. Faut-il considérer ce divorce comme un divorce sous la contrainte ? 
Rashba n’hésita pas à dénoncer un tel procédé et déclara le divorce nul et non 
avenu. Rashba fut également consulté sur le point suivant : est-il permis de 
consulter un astrolabe le jour du Sabbat (102) ? Il l’autorisa car « quelle est la 
différence entre ce qui est gravé d’une plume de fer sur des tables de cuivre et 
les livres des philosophes ? ». Il dut également trancher le cas d’un homme 
« qui s’est fiancé et a juré de se marier ». Il avait ensuite changé d’avis et rédigé 
un acte par lequel il fit vœu de n’en rien faire ni d’en retirer le moindre agré-
ment ou profit. On le convainquit par la suite de consulter les experts sur la 
valeur de son vœu, et c’est ainsi que Rashba fut amené à s’en occuper (108-
109). 

Une autre consultation répond à un problème d’interprétation posé par le 
Meïri (132). Une autre est consacrée à l’interprétation d’un règlement com-
munautaire (176). Ailleurs, le Rashba se pencha sur les serments en justice 
(190) et la participation du peuple ignorant à la théophanie du mont Sinaï et 
à la prophétie (234). Il fut aussi interrogé d’une manière concrète sur la 
construction d’une synagogue (326) : peut-on y travailler les jours de fête in-
termédiaires pour la terminer, étant donné qu’il s’agit de l’intérêt public ? Il 
l’interdit parce qu’il serait toujours possible de prier ailleurs ou même dans la 
partie déjà construite du bâtiment. Il est intéressant de noter la distinction 
qu’il fait en cours de discussion entre la synagogue publique et la synagogue 
tout court.

Dans le volume de ses responsa, attribué par erreur à Naḥmanide et qu’il 
faut bien lui restituer, Rashba dut se pencher sur le cas d’une femme au sujet de 
laquelle le bruit courait qu’elle était déjà mariée, et qui venait de s’engager 



18 Tamid, 18 (2023), p. 7-37	 Simon Schwarzfuchs

auprès d’un autre homme (132). Les rumeurs redoublèrent à l’approche du ma-
riage, et il fallut procéder à une enquête qui ne donna rien. Par acquit de 
conscience, on imposa à cette femme un divorce inutile, mais rassurant. Fallait- 
il lui imposer le délai de rigueur14 pour une femme divorcée et repousser la 
date du mariage de trois mois ? Malgré les circonstances assez exceptionnelles, 
Rashba fut de cet avis. Il s’occupa également du problème d’une femme qui 
avait pris en location une maison appartenant à une Chrétienne. La femme 
avait dû s’absenter et avait fermé la maison, où se trouvaient plusieurs ton-
neaux de vin. Les deux femmes avaient convenu d’une date pour son retour, 
ce qui permettait à la propriétaire de réaliser des travaux d’entretien. La loca-
taire n’étant pas revenue à la date fixée, la propriétaire avait fait entrer des 
ouvriers dans la maison pour commencer les travaux. La locataire les y avait 
trouvés à son retour et s’inquiétait du statut religieux de son vin : serait-il en-
core permis à des Juifs de le boire ? Rashba penchait pour l’affirmative (155).

Dans le volume six de ses responsa, Rashba écrivit à Perpignan, concernant le 
cas de « Ruben qui a marié sa fille Léah à Simon, auquel il a remis une certaine 
somme à titre de dot. Léah a accouché d’une fille et elle est décédée peu après. 
Un peu plus tard, la fille qu’elle lui a donnée est également décédée. Et voilà que 
Ruben réclame selon la loi des Chrétiens la restitution de cette somme, qu’il a 
donnée en qualité de dot avec le mariage de sa fille ». Il affirmait que tout le 
monde savait que dans de tels cas, c’était la loi des Gentils qui devait être ap-
pliquée. Simon rejeta cette prétention, ce qui contraignit à nouveau Rashba à 
examiner les implications possibles du principe : la loi du royaume est-elle la 
loi dans un tel cas ? Il repoussa l’interprétation de Ruben et déclara : « L’ac-
cepter, ce serait déraciner toutes les lois de la Torah qui est parfaite. Nous 
n’aurions plus besoin du Talmud et il nous suffirait d’étudier les lois des Gen-
tils. Veuille Dieu nous en garder ! »

C’est dans le dernier et nouveau volume des responsa du Rashba, consacré 
aux responsa inédites ou mal publiées, que nous trouvons une consultation re-
lative à un problème qui survenu à la suite de l’expulsion des Juifs de Mont-
pellier en 1306. Les femmes juives y avaient perdu au cours de ce tumulte leur 
ketouba, sans laquelle elles n’étaient pas autorisées à cohabiter avec leur mari 
(176). Pour notre bonheur, ce texte a fait l’objet d’une édition critique avec les 
documents relatifs à la controverse sur les écrits de Maïmonide de 1304-

14. Délai permettant dans un tel cas de déterminer qui était le père de l’enfant suscepti- 
ble de naître au cours des trois mois suivant le divorce.



Catalogne du Nord et Catalogne du Sud	 Tamid, 18 (2023), p. 7-37 19

130515. Cette consultation mérite d’être traduite : « En l’an 5066 du grand 
comput – l’année que détermina le péché16 –, le décret divin fut rendu. L’or-
dre du Roi de France avisait tous les Juifs qui se trouvaient dans toutes les 
provinces de son Royaume de sortir de leurs maisons, dépouillés de tous leurs 
biens. Ils furent tous mis sous garde, jeunes, vieillards, enfants et femmes en 
un jour, le vendredi 10 Ab (30-7-1306) et ils furent expulsés du pays. Les Juifs 
de la ville de Montpellier partirent en exil le 7 Ḥechvan [5067] (24 octobre 
1306)17. Certains s’exilèrent dans la ville de Perpignan, car ils avaient con- 
fiance en la fermeté du Roi de Majorque qui assurerait leur entretien. D’autres 
s’exilèrent dans le pays de Provence, confiants en la fermeté de ce lieu18 pour y 
trouver avec l’aide divine le répit et la stabilité qui leur conviennent. » Abba 
Mari, inspirateur de la lutte contre le mouvement philosophique, rapporta 
qu’il s’était réfugié alors à Perpignan où était arrivé le premier Shevat (13-1-
1307), quatre mois après l’expulsion, et qu’il y avait rencontré les notables lo-
caux, dont Moïse, fils de Samuel, fils d’Asher, qui lui apprit que le Rashba 
avait entendu de la bouche de personnes de passage à Barcelone ou par une 
lettre de ses partisans qu’il s’était réfugié avec des membres de sa compagnie 
au pays de Provence parce que les gens du Roi de Majorque ne lui avaient pas 
permis de venir à Perpignan. Ses adversaires y étaient pour quelque chose. Sa-
muel et son père s’étaient employés pour lui auprès de la cour pour lui faire 
obtenir l’autorisation nécessaire. Samuel en rendit compte à Rashba et il  
en profita pour lui poser une question qui agitait les milieux réfugiés. Les  
femmes mariées juives sont-elles autorisées à vivre avec leur mari à défaut de 
ketouba ? Ces documents avaient en effet disparu dans le pillage avec tous les 
contrats des Juifs. L’interdiction de cette cohabitation avait été édictée pour 
protéger les droits des femmes et éviter qu’elles ne soient livrées entièrement au 
bon, ou au mauvais, vouloir de leur mari. Rashba ne manqua pas de rappeler 
dans sa réponse le principe talmudique qui interdit au mari de rester ne fut ce 
qu’une heure avec son épouse si elle n’a pas sa ketouba. Il faut donc s’empres- 
ser de leur délivrer une ketouba de remplacement (Ketouba de-Irkesa), un  
genre de vidimus établi sur la foi de témoignages. De plus, ajoute Rashba,  

15. Voir plus haut la note 8. Cette pièce, numérotée 120, se trouve dans le volume II, 
p. 835-838.

16. Des études philosophiques.
17. Le statut particulier de la ville de Montpellier, que se partageaient les rois de France 

et de Majorque, est responsable de ce retard.
18. Il faut peut-être comprendre « en la fermeté du Seigneur, pour son nom ».



20 Tamid, 18 (2023), p. 7-37	 Simon Schwarzfuchs

ceci est valable « non seulement pour ceux qui vivaient sous la domination du 
Roi de France, mais également pour les femmes qui vivaient sous la domina-
tion du Roi de Majorque et qui espèrent toujours que le Roi notre seigneur 
leur restituera ce qui leur appartient ». Rashba ajouta que lorsque la ville de 
Gérone fut attaquée par le Roi de France et qu’elle faillit tomber entre ses 
mains, les Juifs de la ville l’avaient quittée en toute hâte sans emporter tous 
leurs documents, et que les réfugiés qui étaient arrivés à Barcelone y avaient 
fait établir une nouvelle ketouba pour leurs femmes19. Il est intéressant de no-
ter que Rashba ajouta à sa lettre l’assentiment que lui avaient donné les rab-
bins de Tolède, le célèbre Asher, fils de Yehiel, le Roch, signant en premier. La 
soudaineté et la brutalité des arrestations des Juifs de France avaient donc créé 
un grand problème, qui transcendait les frontières.

Une grande partie des questions envoyées au Rashba l’avaient été par le 
rabbin Menaḥem, fils de Salomon Meïri, dit le Meïri20. Il était également 
connu sous le nom Don Vidal Salomon, en conformité avec l’usage accepté. 
Ce Perpignanais, très apprécié par le Rashba, est l’auteur d’un commentaire 
du Talmud de très grande valeur. Il est surprenant qu’il n’ait pas répondu lui-
même à certaines de ces questions. Peut-être faut-il reconnaître ici toute la 
distance qui sépare le professeur de droit du juge…

Il convient de mentionner ici tous les écrits des adversaires et des partisans 
des études philosophiques qui se sont affrontés en 1304 et 1305. Les pôles de 
cette controverse étaient Barcelone, Perpignan et Montpellier, et on peut 
considérer qu’il s’agissait en quelque sorte d’une controverse catalane. Le nom 
de Perpignan et de ses savants et sages y apparaît quasiment à chaque page. 
Nous n’aborderons pas ce dossier ici, mais nous mettrons néanmoins en garde 
contre les ouvrages anciens qui lui ont été consacrés, au vu de la parution de 
deux éditions complémentaires et critiques de ces textes.

Toutes ces responsa ont été envoyées de Barcelone à Perpignan, mais il se 
trouve pour notre bonheur que deux lettres envoyées de Perpignan à Barce- 
lone ont pu être conservées. Elles ne relèvent pas du genre des responsa, mais 
leur intérêt n’en souffre pas. Elles sont connues depuis leur publication en 

19. À noter que le Roi ordonna le 31 octobre 1285 la reconstitution des actes juifs per- 
dus lors du siège de Gérone (Régné n° 1468).

20. Y compris un certain nombre dans lesquelles les adresses des destinataires ne sont 
pas mentionnées, mais qui ont pu être identifiées par les derniers éditeurs, qui les lui ont 
restituées.



Catalogne du Nord et Catalogne du Sud	 Tamid, 18 (2023), p. 7-37 21

189821 mais, à part Ytzhaq Baer, qui fit un usage partiel de la première22, elles 
sont restées assez négligées. Toutes deux furent écrites, ainsi qu’il était de cou-
tume, par un écrivain public, qui n’était autre que le grand poète Abraham 
Bedarsi, autrement dit « de Béziers », dont il est bien connu qu’il avait sé- 
journé à plusieurs reprises à Perpignan. Conformément à l’usage, ces lettres 
sont emplies de citations bibliques plus ou moins tronquées, et rien n’y est dit 
avec simplicité, d’où les difficultés de traduction. Ni l’une ni l’autre ne sont 
datées, mais les informations qu’elles contiennent permettent d’y remédier. La 
première est intitulée :

« Lettre préparée et envoyée par la communauté de Perpignan aux notables 
de Barcelone du temps de notre vieux Roi, Dieu le garde. »

Ils écrivirent de loin aux gens de Don Todros et de Perfet Gracian, deux 
notables juifs de Barcelone, pour les implorer d’intervenir en leur faveur : 
« Vous avez entendu et vous avez vu les malheurs qui se sont abattus sur nous 
et qui ont redoublé à cause des racontars que l’on répand. Ils veulent consom-
mer notre chute chaque jour, détruire notre fortune, faire mourir ceux dont ils 
s’emparent et faire s’effondrer les riches. Vous avez contemplé la violence et la 
discorde dans la ville… Le jour vint, quand Dieu ne voulut pas nous livrer à la 
mort, mais nous donner une petite subsistance pour notre travail. Il éveilla ce-
lui qui est notre souffle et la vie de notre âme, le merveilleux Roi, le grand Roi 
notre seigneur. Il vit notre affliction et eut pitié de nous. Au milieu des excla-
mations d’allégresse, il fit pour nous le sceau (privilège) d’Atalyon, auquel nous 
avons accroché notre arc, notre épée et nos ustensiles. La terre fut bouleversée 
et le répit arriva. Ce fut le jour le plus joyeux de notre vie, celui que nous sou-
haitions… Nous pourrons dire à tout ennemi qui complote contre nous : Tu 
cherches ta mort ? Cela fermera la bouche de tous nos détracteurs. Ce sceau 
nous protégera de toute difficulté. » Or ne voilà-t-il pas que l’agent du Roi  
décida d’intervenir pour demander la suppression de ce sceau ! La commu- 
nauté fut plongée dans l’angoisse. Ils prièrent donc leurs correspondants  
de Barcelone d’intervenir « auprès du grand évêque, l’évêque de Huesca,  
pour qu’il nous soutienne généreusement… et présente sa requête au Roi ». 
Les Perpignanais lui demandaient également si le Roi avait reçu du nonce « le 

21. Par J. Bergman, « Aus den Briefen Abraham Bedersi’s ». Monatsschrift für Geschichte 
und Wissenschaft des Judentums, 42. Jahrgang  (1898), p. 512-517.

22. Ytzhaq Baer, A History of the Jews in Spain, i, Philadelphie, 1961, p. 162.



22 Tamid, 18 (2023), p. 7-37	 Simon Schwarzfuchs

privilège des excommunications appelées sistaciones (ou sustationes23) » et de le 
leur envoyer dans ce cas par courrier. Cette lettre date à l’évidence des années 
1274-1275. En effet, le Roi Jacques Ier le Conquérant, surnommé ici le vieux 
Roi, qui vécut de 1208 à 1276 et régna à partir de 1213, concéda le 28 juin 
1274 aux Juifs de Perpignan un privilège dit du talion, qui mettait un terme 
aux menaces des dénonciateurs, qui les accusaient d’un crime public : ces der-
niers devaient en effet prendre l’engagement de se soumettre à la loi du talion 
au cas où ils se révéleraient incapables d’apporter la preuve de leurs dires. Ils 
seraient alors condamnés à la même peine que celle qu’aurait encourue leur 
victime éventuelle dans le cas contraire24. Il est certain que ce privilège mit 
fin à une campagne de dénonciations calomnieuses. Le Roi rejeta le 23 juin 
1275 l’intervention de son agent et maintint le privilège.

Une autre lettre fut écrite par le même poète pour la communauté de Perpi-
gnan à l’intention du Roi, dont le nom n’est pas indiqué. Elle n’est pas datée, 
mais il est évident qu’il ne s’agit pas du même roi et que nous devons recon- 
naître très probablement ici son fils et successeur Jacques II de Majorque, qui 
régna dans son nouveau royaume de Majorque comprenant Majorque, le 
Roussillon et la Cerdagne. Un passage de cette lettre semble se référer à la 
présence française dans le Roussillon en 1285 et à l’aide exceptionnelle de-
mandée par le Roi en cette circonstance. Elle est intitulée comme suit : « Au-
tre lettre qui fut envoyée par la communauté de Perpignan au noble qui est 
sur la brèche à Barcelone, pour qu’il implore et prie notre seigneur le Roi, 
qu’il repose en paix25. » Les Perpignanais demandaient à cet anonyme d’in-
tervenir pour eux et de se rendre auprès du Roi. « (…) Sois uni avec nous tes 
amis, la communauté de Perpignan, pour nous faire pardonner et nous éviter 
la colère du Roi… car ce jour notre seigneur le Roi nous a atterrés et la tempê-
te a régné autour de nous… en nous imposant une capitation sur la base de 
5 200 [contribuables], alors qu’il est bien connu que l’impôt se levait seule-

23. Selon Baer, il faut lire « citationes ». Il s’agirait de l’interdiction faite aux prê- 
tres d’excommunier les Juifs afin de pouvoir les expulser et de les faire juger par une cour  
ecclésiastique. Cf. Ytzhaq Baer, Publications récentes sur l’histoire des Juifs d’Espagne, Devir-II,  
p. 312-313 (héb.). 

24. Cf.  Régné, History, résumé n° 605 et les remarques de Baer, Publications récentes, 
p. 313-315.

25. L’abréviation מ״ך = מנוחתו כבוד fait problème. S’agit-il de Jacques Ier mort en 1276 
ou de son fils Pierre III ? Le copiste anonyme de cette lettre aurait-il ajouté ces deux lettres 
pour faire savoir que le Roi en question était décédé entre temps ?



Catalogne du Nord et Catalogne du Sud	 Tamid, 18 (2023), p. 7-37 23

ment sur la base de 4 00026. En outre, nous lui avons payé pour l’année passée 
et pour l’année présente : est-ce là un signe de bienveillance à notre égard que 
de venir à nous en colère [un tel décret] ? Que notre seigneur le Roi se souvi-
enne que lorsqu’il est parti pour le camp (de l’armée), dans la cour du Roi des 
peuples nous lui avons donné 12 000 sous melgoriens. Qu’a donc fait ce trou-
peau, en quoi a-t-il pêché pour être ainsi traité  ? C’est pourquoi nous lui 
avons dépêché (au notable de Barcelone) un homme de notre communauté 
pour exposer notre plainte… Ils le prient de se renseigner sur les raisons qui 
ont déterminé le Roi. Qu’il fasse pour le mieux. Ils lui baisent les mains de 
loin et le saluent. Signé : « Tes frères qui prient pour toi, la sainte communau-
té de Perpignan. » Il ressort en tout cas de ces deux pièces que la principale 
communauté de la Catalogne du Nord entretenait des relations étroites avec 
les grands notables juifs de Barcelone et qu’elle n’hésitait pas à demander leur 
intervention auprès de la cour ou auprès des grands pour tenter d’alléger le 
poids des impôts qui l’accablaient. Il s’agit donc d’une relation qui dépasse 
singulièrement le cadre des études sacrées et des études philosophiques.

Une autre lettre, signée cette fois ci par Abraham de Béziers lui-même, ne 
manque pas d’intérêt27. Elle débute ainsi : « Lorsqu’est arrivé ici (à Perpignan) 
l’envoyé des communautés juives de Tsarfat (de la France du Nord) pour réunir 
les dons des gens de ce pays pour la dépense des gens des écoles qui se consa-
crent dans leur pays à l’enseignement des enfants juifs pauvres, il nous a deman-
dé d’authentifier ses signatures (sur les lettres de recommandation qu’il avait re-
çues)… » Cette vérification faite, Abraham ajouta la sienne. Il signala qu’il avait 
reconnu plusieurs signatures, dont celle de l’honorable Joseph, fils de Meshu-
lam, qui se trouvait à Béziers28. En foi de quoi il avait ajouté sa signature à cet 
appel : « Celui qui réside ici dans la sainte communauté de Perpignan, moi 
Abraham fils d’Isaac de Béziers. » Ce genre d’appel, qui reflète une conception 
très moderne d’un enseignement gratuit et généralisé sous les auspices de la 
communauté, me semble très neuf à cette époque, d’autant plus qu’il s’agit de  
la lointaine communauté de Tsarfat et non de celle de la Provence voisine.

26. Le montant fixe de cet impôt était calculé sur l’estimation forfaitaire du nombre 
des imposables (sans doute les chefs de famille) : 4 000 portés désormais à 5 200, soit une 
augmentation d’un tiers ! À noter que la juiverie de Perpignan est imposée en 1274 pour 
5 000 sous melgoriens. Ytzhaq Baer, Die Juden im christlichen Spanien, vol. 1, Aragonien und 
Navarra. Berlin, 1929, § 108, p. 120.

27. Publiée dans le (החרב המתהפכת )נספח לחותם תוכנית. Amsterdam, 1865, p. 24.
28. L’émissaire avait donc également quêté en Provence !



24 Tamid, 18 (2023), p. 7-37	 Simon Schwarzfuchs

L’étude de la fameuse controverse sur les études philosophiques de 1304-
1305 permettrait de multiplier les références à l’axe Barcelone-Perpignan, qui 
fut la scène des affrontements les plus sévères. Le nom de la communauté perpi- 
gnanaise, de même que celui de ses savants et lettrés, y parait presque à  
chaque page et il ne serait pas inutile de les utiliser pour tenter une reconstruc-
tion du climat intellectuel qui régnait à Perpignan au tournant du xive siècle.

À la suite de la conquête et de l’annexion du Roussillon par Pierre IV 
d’Aragon, la communauté catalane du Nord fut confrontée à un nouveau et 
grave problème, ainsi que le montre un groupe de consultations rabbiniques 
de l’époque. Ces documents sont connus par les extraits qu’en a publiés en 
son temps le grand historien Ytzhaq (Fritz) Baer29 et leur publication intégrale 
par Léon (Arieh L.) Feldman30. Citons-les dans l’ordre :

Texte de la question à débattre qui fut posée au nom de la communauté de 
Gérone par Cresques Elies aux dirigeants des communautés catalanes31.

Suivent dans l’ordre les réponses des rabbins et notables suivants, qui ne 
sont pas toujours connus, mais qui sont tous catalans, ainsi que l’avait déjà 
observé Y. Baer :

1. Shem Tov Falco. Il exerça longtemps ses fonctions de rabbin juge à Ma-
jorque.

2. Ḥasdaï Cresques
3. Bonsenior Gracian32

4. Néhémie, fils d’Isaac, fils de Néhémie
5. Bonafous Alfakim ha-Levi, fils de Ḥasdaï33

6. Samuel, fils de Benvenest

29. Baer, Publications récentes, § 224, p. 311-317. 
 Gnozot, 1 .תשובות חכמי ברצלונה וקטלוניה בענין מיסים וארנונות ודינא דמלכותא דינא .30

(1984), p. 67-98.
31. Maestre Cresques Elies (il semble avoir été originaire de Figueras et avoir été dis- 

pensé du port de la rouelle depuis 1342), qui exposa le nouveau problème qui se présentait 
à la communauté de Gérone, était un personnage considérable : médecin de la cour, il avait 
accompli en juin 1344 une mission secrète pour le Roi auprès du capitaine de Canet. Baer, 
Publications récentes, § 219, p. 304-305.

32. Traduction de l’hébreu Hen.
33. L’éditeur lui attribua la paternité de cette réponse en tant que dernier signataire. Il 

semble bien qu’il se soit contenté de la confirmer, de même que Salomon Cresques, et que les 
vrais signataires sont : Bonsenior Gracian, Escapat Malet ha-Levi, Astruc Bonsenior ha-Levi 
ben Ḥasdaï Bonafous Malet ha-Levi.



Catalogne du Nord et Catalogne du Sud	 Tamid, 18 (2023), p. 7-37 25

07. Astruc Vidal Gracian
08. Des dirigeants (Néémanim) de Villefranche-de-Conflent34

09. Vidal Don de Tolosa. Il s’agit de l’auteur d’un important commentaire 
du code de Maïmonide (le Magid Mishneh)

10. Isaac Barfat Bonafous35

11. Juda, fils de Ruben, fils de Ḥasdaï Bonastruc

Cette dernière réponse est introduite par les mots suivants : réponse de 
Cervera. Faut-il en déduire que les autres réponses données émanaient égale-
ment des communautés consultées, lesquelles s’étaient très normalement 
adressées aux rabbins locaux qu’ils avaient chargés de leur rédaction ? Cela 
expliquerait leur nombre et confirmerait la grande importance des problèmes 
qui y furent traités. 

Tel quel, ce dossier est plus important que les seuls extraits publiés dès 
1929 par Baer. Ce dernier en avait d’ailleurs exclu les réponses 1, 7, 8, 9, 10 et 
11, peut-être par crainte des répétitions et des longueurs. Mais revenons-en au 
problème évoqué par Cresques Elies. Bon courtisan, il commença par rendre 
hommage au Roi d’Aragon, qui maintenait ses bonnes dispositions envers les 
Juifs de ses terres, alors même que l’époque des expulsions avait déjà com-
mencé en Occident. Ce Roi juste fut cependant amené à prendre des mesures 
pénibles pour les Juifs à l’instigation de quelques dirigeants mal inspirés de 
leurs communautés. C’est ainsi que Ruben et plusieurs de ses fils qui habi-
taient dans l’une des seigneuries proches de Gérone avaient, depuis plusieurs 
années, coutume de payer leurs impôts en commun avec la communauté des 
Juifs de cette ville, que ce soit à la suite d’un compromis ou d’un jugement, 
sans que leur seigneur ne s’en mêla. Peu après la conquête du Roussillon, Ru-
ben décida de quitter, avec plusieurs de ses fils, la seigneurie dans laquelle il 
résidait pour s’installer à Perpignan où il conclut un compromis avec la com-
munauté locale : ils contribueraient annuellement aux dépenses encourues 
par la communauté pour payer l’impôt dû au Roi et ses autres dépenses sur le 
pied de 25 ducats pour mille sur tous les biens qu’ils apporteraient au Rous-
sillon au cours de l’année à compter du jour où ils commenceraient à y trans-
férer leurs biens. Cet accord serait valable pour les quatre années suivantes, 

34. Ont signé : Salomon de la Cavalleria, Vidal de Tolosa, Vidal de Béziers, Isaac, fils 
de Moïse Hen.

35. Cosigna : Bonastruc Zabara.



26 Tamid, 18 (2023), p. 7-37	 Simon Schwarzfuchs

donc cinq années en tout. Ils seraient tenus au payement de l’impôt pour tous 
les biens qu’ils transféreraient après la fin de la première année, selon les règle-
ments en vigueur. Ils payeraient à la communauté de Gérone ce qu’ils de- 
vaient sur les biens qui s’y trouvaient jusqu’à leur transfert et ceux qui y reste-
raient après. Des dispositions furent également prises en ce qui concerne leur 
participation au remboursement des dettes de la communauté de Gérone 
jusqu’à leur départ. Là-dessus, un de ces hommes vils qui avaient des rap-
ports, bien modestes d’ailleurs, avec la cour réussit à se procurer un écrit du 
Roi qui remettait en cause tous ces accords. Le gouverneur du Roussillon re-
çut même des instructions pour faire main basse sur tout leur argent et les 
faire proclamer excommuniés. Une telle attitude est-elle justifiée ? Les Néé-
manim de Gérone ont-ils bien fait en demandant au gouverneur d’appliquer 
ces mesures ? Ont-ils eu raison d’empêcher des individus de passer d’une ville 
à l’autre et d’une partie du royaume à une autre et de faire jeter dans une pri-
son ceux qui avaient décidé de s’en aller et s’étaient acquittés de tout ce qu’ils 
devaient ou allaient devoir à leur communauté d’origine ?

Il est évident, encore que le texte de la question ne le précise pas, que  
Cresques Elies avait été chargé par la communauté de Gérone d’intervenir en 
sa faveur. La communauté de Perpignan n’avait pas de revendication à défen-
dre. Il est également clair qu’à Gérone, certains redoutaient que le départ 
d’une famille très fortunée ne soit lourd de conséquences pour ses membres. 
Les impôts étant payés solidairement, la défection de l’un des imposables les 
plus éminents aurait pour conséquence immédiate d’augmenter la charge des 
restants. Le Roi n’aurait certainement pas tenu compte du départ d’un ou de 
plusieurs contribuables pour diminuer d’autant la masse de l’impôt exigible. 
L’enjeu était trop important pour que la seule communauté de Gérone puisse 
en décider. L’intervention de Cresques Elies s’imposait, puisque l’affaire ris-
quait de remonter un jour jusqu’au Roi.

Tous les rabbins – et les communautés – consultés furent d’accord pour 
condamner l’attitude de la communauté de Gérone. S’y rallier reviendrait à 
dire que les Juifs de Catalogne, voire d’Aragon, étaient disposés à renoncer  
à un de leurs droits essentiels : la liberté de mouvement. Allaient-ils devenir 
des serfs de corps étroitement attachés à la seigneurie de leur établissement ? 
Une telle évolution aurait consacré la dégradation de leur statut !

Cet aspect du problème ne fut pas traité par Shem Tov Falco. Il se deman-
dait si la démarche réalisée par certains des habitants de Gérone était licite : 
les rabbins de la ville ne l’avaient pas approuvée, ni ses dirigeants. Il insista ce-
pendant sur la nécessité de maintenir les pouvoirs de la communauté qui de-



Catalogne du Nord et Catalogne du Sud	 Tamid, 18 (2023), p. 7-37 27

vait décider dans un tel cas, quand bien même une décision royale les aurait 
précédés. Ḥasdaï Cresques, quant à lui, affirmait que tout homme était en 
droit de changer de domicile : « Il est bien établi dans les cours des rois et 
leurs châteaux, dans leur bouche et dans celle de leurs conseillers, que tous les 
Juifs dans tous les lieux de leur résidence sont libres d’aller où ils veulent. On 
ne s’y oppose pas et on ne les contraint pas. » Il reprochait aux « petits renards 
destructeurs des vignes » d’être à l’origine des manœuvres qu’il condamnait. 
Ils s’étaient appuyés sur les anciens « capitolos » de 1333, précisés en 1340  
et renouvelés en 1346, qui limitaient la liberté de déplacement des Juifs36 et 
étaient à l’origine des difficultés qui avaient abouti à la proclamation « sur 
l’ordre du Roi et en son nom que nul ne quittera son lieu de résidence pour 
sortir de son royaume, serait-ce même pour s’établir auprès des seigneurs et 
des chevaliers ». Les émissaires de la communauté de Gérone participèrent à 
cette iniquité en imposant aux Juifs partis à Perpignan de contribuer aux im-
pôts réclamés aux Juifs de Gérone après leur départ. Il fallut mettre un terme 
à cette injustice. 

Pour Bonsenior Gracian, il est clair que tout homme avait le droit de dé-
placer son domicile d’une ville à une autre. Il devrait bien entendu s’acquitter 
auparavant de toutes les charges qui lui incombaient. Plusieurs communautés 
décidèrent d’ailleurs qu’il devait être considéré comme un habitant de leur 
ville tant qu’il n’aurait pas payé tout ce qu’il devait. Il y a longtemps qu’un rè-
glement en ce sens avait été adopté à Barcelone. « Les Juifs sont des hommes 
libres et les rois n’ont pas le droit de les empêcher de changer de domicile ! »  
Il fut nécessaire de prendre des mesures contre ceux d’entre eux qui en profi-
taient pour échapper à leurs obligations… « Mais empêcher des Juifs de dé-
ménager d’un lieu à l’autre dans les possessions du Roi, voilà, ce que l’on n’a 
jamais entendu ! » Toutes les communautés durent s’efforcer d’y mettre un 
terme : « Sinon, nous serions emprisonnés dans nos maisons. »

Pour Néhémie bar Isaac bar Néhémie, il n’y a pas de doute : « Nos anciens 
avaient raison quand ils affirmaient37 que le statut des Juifs est le même que 
celui des chevaliers pour s’installer librement partout où ils veulent [dans les 
limites du royaume]. »

Pour Salomon Cresques et Bonafous Alfakim ha-Levi, fils de Ḥasdaï, qui 
s’associèrent aux opinions exprimées par les précédents, il était clair qu’un ou 

36. Cf. Baer, Die Juden, vol. 1, p. 270, 316-317.
37. Tossaphot Baba Kama 58 a.



28 Tamid, 18 (2023), p. 7-37	 Simon Schwarzfuchs

deux hommes qui s’étaient fait passer pour les émissaires de la communauté 
de Gérone avaient surpris le Roi, alors que leur communauté n’était au cou-
rant de rien. Il fallait les poursuivre pour remédier à cet état de chose, serait-
ce même jusqu’à Tolède pour les y contraindre38. S’il se révélait toutefois que 
la communauté de Gérone avait soutenu ces intrigants, il faudrait alors 
« prendre le conseil du médecin, de ce grand homme, médecin du corps et 
l’âme, de l’honorable et parfait sage Maestre Cresques [Elies]… ». Il saurait 
les défendre auprès du Roi pour faire mettre un terme à cette erreur.

Samuel, fils de Benvenest, déclara d’emblée : « Je ne suis pas un sage… 
mais je me suis beaucoup occupé des affaires publiques et je n’ai pas étudié les 
sciences profanes et sacrées. » Il n’est donc pas très surprenant qu’il fasse appel 
à l’histoire. « Nous avons vu de nos yeux et nos ancêtres nous ont appris qu’ils 
se sont installés dans le pays de leur choix sans se dissimuler. Ils ont franchi 
les mers avec leurs familles et leurs biens. Bien avant le terrible exil de France 
(l’exil de 1306), les gens de notre région et ceux de Gérone ont pu s’établir 
dans d’autres royaumes, en France et en Allemagne, et on ne les en a pas em-
pêchés. » Cela fut également le cas en Espagne et personne, ni le Roi ni les 
communautés, ne leur demanda de faire demi-tour. Même les Musulmans 
purent en profiter. Il ne nous est pas possible de consentir à notre transforma-
tion en serfs. 

Astruc Vidal Gracian répondit brièvement. Il considérait que son insuf- 
fisance devrait lui interdire de faire entendre sa voix dans ce concert de sages, 
mais le problème évoqué était bien trop sérieux pour qu’il puisse se taire. 
Nous sommes tous concernés par cette affaire : « Étant donné que ceux qui 
veulent s’établir ailleurs veulent s’acquitter de leur dette envers la commu- 
nauté, ainsi que tous les impôts et taxes afférents aux biens qu’ils ont encore 
dans la ville qu’ils viennent de quitter, qui donc aura l’audace de dire qu’ils ne 
peuvent se rendre là où ils veulent ! » Et de rappeler l’usage de Barcelone qui 
demande à qui veut s’en aller de faire la déclaration de ce qu’il emportera et 
de ce qu’il laissera sur place. 

Les Néémanim, les chefs de la communauté de Villafranca39, se concertè-
rent et décidèrent que « Tout Juif est son propre maître et peut se rendre dans 

38. L’appel à l’objectivité d’un tribunal rabbinique d’un pays étranger est recomman- 
dable dans un tel cas, étant donné que toutes les communautés catalanes sont concernées par 
cette affaire.

39. Pour Baer : Vilafranca del Penedès. Pour Feldman : Villefranche de Conflent.



Catalogne du Nord et Catalogne du Sud	 Tamid, 18 (2023), p. 7-37 29

le pays de son choix et construire sa maison là où il décidera de se rendre ». Ils 
n’arrivaient pas à comprendre comment « un de nos frères » a pu nous livrer 
et faire de nous des serfs entre les mains des seigneurs. Il fallait intervenir 
auprès du Roi et il semble bien qu’ils souhaitaient que Cresques Elies veuille 
bien se charger de cette démarche.

Avec le grand et célèbre rabbin Vidal Don de Tolosa, le commentateur de 
Maïmonide, qui avait déjà pris connaissance des avis de ses collègues rabbi- 
niques, on en revient à une argumentation plus juridique, plus talmudique. 
Celui-ci établit que toutes les volontés du Roi n’étaient pas toujours la loi du 
pays et qu’il arrivait que la loi du royaume constitua un vol manifeste révélant 
l’avidité du royaume ! Il examina les opinions des principales autorités rabbi-
niques sur cette matière et ne manqua pas de rappeler l’affirmation des Tossa-
phistes déjà mentionnée plus haut, selon laquelle les Juifs sont des hommes  
libres, de même que les chevaliers. Quelques rares hommes étaient la cause de 
toute cette affaire. Qu’ils fassent pénitence et s’efforcent de mettre un terme à 
cette situation.

Isaac Barfat Bonafous répondit très brièvement, d’autant plus qu’il n’était 
pas chez lui lorsqu’il fut interrogé. Indigné par la conduite des dénonciateurs, 
il ne comprenait pas que les chefs de la communauté de Gérone aient pu se 
rallier à eux. Il demanda des peines sévères contre les coupables.

Juda, fils de Ruben, fils de Ḥasdaï et Bonastruc Zabara, qui signèrent la 
dernière consultation au nom de la communauté de Cervera, se contentèrent 
d’approuver les opinions de leurs prédécesseurs.

Toute cette controverse se déroula dans un laps de temps très court : la 
conquête du Roussillon, responsable du départ de Ruben et de sa famille pour 
Perpignan, date de 1344, et la peste noire qui éclata en 1348, et à laquelle il 
n’est pas fait la moindre allusion, est son terminus ad quem. Telle quelle, elle 
est assez révélatrice des crises que traversait à cette époque une partie, sinon la 
totalité des communautés juives de Catalogne. Crise économique à Gérone, 
où la crainte se répandit que le départ des familles les plus fortunées ne mette 
en danger l’équilibre instable d’un budget obéré par les exigences royales. Cri-
se intérieure, puisque des irresponsables arrivaient à se faire entendre à la cour, 
sans l’accord ou l’intervention de leur communauté. Attrait du Roussillon, à 
présent durablement annexé, qui attirait des habitants du Sud des Pyrénées. 
Ascension de Perpignan au détriment de Gérone. Et, surtout, une inquiétude 
grandissante concernant le maintien du statut traditionnel des Juifs de Cata-
logne, qui risquaient de se voir privés désormais de leur liberté d’établisse-
ment. Ils étaient assurément les Juifs du Roi, mais allaient-ils se transformer  



30 Tamid, 18 (2023), p. 7-37	 Simon Schwarzfuchs

en Juifs de corps, désormais attachés au sol ? Les dirigeants et les rabbins des 
communautés représentées avaient compris l’importance de l’enjeu et l’arden-
te nécessité d’écarter ce danger, qui avait déjà fait son apparition en France et 
dans le Saint Empire Germanique au siècle précédent40. On peut se demander 
s’ils y réussirent pleinement.

Les rencontres, ou plutôt les joutes poétiques qui opposèrent et rapprochè-
rent à Perpignan les deux poètes Abraham de Béziers et Isaac ha-Gorni, méri-
teraient également que l’on s’y arrête. Cela nous entraînerait trop loin et je 
préfère me tourner vers un auteur catalan plus tardif dont l’œuvre pourra 
nous renseigner sur la communauté de Perpignan au milieu du xive siècle. J’ai 
nommé le rabbin Nissim, fils de Ruben Gerondi, autrement dit Nissim de 
Gérone, qui vécut d’environ 1315 à 1376. Il vécut surtout à Barcelone, où il 
dirigea la yeshivah locale, sans pour autant y occuper des fonctions rabbi- 
niques. Principalement connu pour ses commentaires talmudiques, il est gé-
néralement désigné par ses initiales RN, Rabbénou Nissim, prononcées Ran. 
Nissim laissa  également un certain nombre de consultations dont nous nous 
occuperons à présent. Il en est paru une édition critique due à Léon Feldman 
en 1984, mais elle ne semble pas avoir beaucoup passionné le public savant. 
Nissim eut des correspondants dans les communautés suivantes : Agramunt, 
Huesca, Hostalric, Alcolea de Cinca, Albalate de Cinca, Séville, Béziers, Bur-
gos, Blanes, Barcelone, Gérone, Valencia, Tortose, Tàrrega, Lleida, Montpel-
lier, Marseille, Minorque, Majorque, Narbonne, Cervera, Saragosse, Perpi-
gnan, Caldes, Catalayud, Castelló d’Empúries, Cerbère et plusieurs lieux non 
identifiés. Ce tableau, aussi précis qu’il soit, risque de donner une idée fausse 
des activités du Ran, car il ne fut que très épisodiquement en contact avec la 
plupart de ces communautés. Les seules avec lesquelles il semble avoir eu une 
correspondance suivie sont celles de Barcelone, Gérone, Marseille, Majorque 
et principalement Perpignan. Nous nous en tiendrons ici au cas de Perpi-
gnan.

La première de ces consultations (1) rapporte le cas suivant : « Il y a déjà 
quelques années, certains des notables de la ville s’associèrent pour une œuvre 
pie : entretenir et visiter les malades juifs pauvres. Les membres de la confré-
rie préparèrent tous ensemble un document qu’ils signèrent, ainsi qu’il est 
d’usage pour chaque sainte confrérie, en y mentionnant toutes les décisions et 

40. Cf. S. Schwarzfuchs, « De la condition des Juifs de France aux xiie et xiiie siècles ». 
Revue des études juives, 125 (1986), p. 221-232.



Catalogne du Nord et Catalogne du Sud	 Tamid, 18 (2023), p. 7-37 31

conditions dont ils étaient convenus dans le cadre de ladite confrérie qu’ils 
avaient établie. Voici ce qui est écrit au début de ce document : « Nous, les 
soussignés, avons convenu et prêté serment au nom du Seigneur Dieu d’Israël, 
par attouchement d’objet41, au nom de Dieu et au nom des nombreux socié-
taires, sans aucune possibilité de libération ou de regret de remplir toutes les 
conditions précisées ci-dessous sans aucune fraude. » Ils consignèrent ensuite 
dans ce document plusieurs décisions et conditions relatives à la désignation 
des chefs de la confrérie, des trésoriers, aux visites des malades, etc. Pour cer-
taines décisions, ils écrivirent : « Nous avons convenu et nous nous sommes 
engagés par le serment déjà mentionné d’agir ainsi. » Pour d’autres, ils écrivi-
rent simplement « Nous nous sommes engagés… », sans rappeler le serment. 
La décision suivante est rapportée plus loin : « Nous avons convenu que lors-
que chacun parmi nous annoncera un don dans la synagogue de notre ville, 
la moitié sera réservée à cette aumône et l’autre à tel bénéficiaire que désignera 
le donateur, à l’exception toutefois des dons faits pour l’éclairage de la syna-
gogue, sur lesquels notre aumône n’a aucun droit. Le donateur devra verser la 
moitié destinée à l’aumône dans le mois qui suit entre les mains de ses admi-
nistrateurs (berurim). Ceux-ci pourront lui accorder un délai pour le verse-
ment jusqu’à ce qu’il ait réuni les fonds nécessaires, ainsi qu’ils jugeront 
bon. » 

Il fut créé par la suite une confrérie du Talmud Torah (pour les études sa-
crées). Il y a quelques années, l’un des signataires de la charte de l’aumône des 
malades annonça un don dans la synagogue en faveur de l’aumône du Talmud 
Torah, sans rappeler l’ancienne condition ni quelque condition que ce soit. À 
l’heure de sa mort, il instruisit ses fils de prélever sur ses biens et de remettre 
aux trésoriers de la confrérie du Talmud Torah tout ce qu’il avait promis de 
donner à cette dernière. Il ne précisa pas s’il avait gardé ou non à l’esprit le tex-
te de l’ancienne décision qui figurait dans la charte de l’aumône des pauvres 
dont il était l’un des signataires, au moment où il avait annoncé son don pour 
la confrérie du Talmud Torah. Ensuite, les trésoriers de l’aumône des pau- 
vres réclamèrent la moitié du don au fils du donateur, bien qu’il l’ait fait  
pour l’aumône du Talmud Torah, étant donné qu’il avait donné son accord à  
l’article prévoyant que l’aumône des pauvres percevrait la moitié de tout  
don annoncé dans la synagogue, comme cela est stipulé dans ladite charte.  

41. La loi hébraïque exige qu’une acquisition soit concrétisée par un acte symbolique, un 
Kinyan, terme rendu en vieux français par « droit d’acquinie ».



32 Tamid, 18 (2023), p. 7-37	 Simon Schwarzfuchs

Il s’était engagé à respecter tous les articles de cette charte, et celui-ci en fait 
certainement partie.

Les trésoriers de l’aumône du Talmud Torah ne l’entendirent pas de cette 
oreille et un long litige commença, les uns voulant notamment tirer argument 
du long délai qui avait séparé l’annonce du don du décès du donateur – il 
avait eu tout le temps nécessaire pour s’expliquer –, et les autres s’appuyant sur 
un article de la charte de l’aumône des malades qui spécifiait : « Nous avons 
convenu que dans le cas où il s’élèverait un doute sur une expression de ce do-
cument, qu’il était entendu que les administrateurs le résoudraient au profit 
de l’aumône des pauvres malades42. » Le Ran devait donner gain de cause aux 
administrateurs de la confrérie du Talmud Torah, notamment parce que le 
donateur avait confirmé sur son lit de mort que son don devait aller à leur 
aumône. Il est évident pour ce qui nous concerne ici qu’il y eut là un choc très 
violent entre deux corps importants. Violent au point que les administrateurs 
de la synagogue locale et le rabbinat ne voulurent pas s’en mêler et que cette 
confrontation, qui était loin de mettre en danger la vie de la communauté, 
dut être soumise à une autorité relativement lointaine, au rabbin Nissim, à 
Barcelone, lequel n’occupait même pas une fonction officielle ! 

La consultation suivante (2) ne s’écarte pas du problème des aumônes 
(hekdechot) de Perpignan. Celles-ci avaient réuni des fonds importants, qui 
provenaient soit des terres que leurs propriétaires leur avaient données pour 
nourrir les pauvres de la ville avec leur produit, soit des fonds ou des affaires 
qu’ils avaient reçus pour les distribuer aux pauvres. Il en résultait que les do-
nateurs avaient donné pour que leur rapport seul soit partagé, le capital devant 
rester inaliénable entre les mains des trésoriers. Or, plusieurs chefs de la com-
munauté, et plus particulièrement des préposés à l’encaissement des impôts et 
aux dépenses communautaires, demandèrent alors aux trésoriers des fonda-
tions pieuses de payer les impôts et de participer aux dépenses sur ces biens, 
comme ce que l’on fait avec les biens des membres de la communauté. Les  
trésoriers affirmèrent que les fondations pieuses étaient dispensées de toute  
participation aux dépenses de la communauté et au payement des impôts. Il 
régnait donc une grande confusion dans cette matière. Les uns prétendaient 
qu’il fallait payer sur ces fonds bien qu’ils soient consacrés à un autre usage, 
car tous les impôts et participations aux dépenses étaient prélevés selon la for-

42. Selon le Ran, ibid., on ne faisait déjà plus de distinction entre les pauvres malades et 
les pauvres en bonne santé. Tous relevaient de la même aumône.



Catalogne du Nord et Catalogne du Sud	 Tamid, 18 (2023), p. 7-37 33

tune du Kahal : c’est ce que prescrivait l’usage et même la loi (juive). C’est 
également ce que pensait le Roi en ce qui concernait l’impôt. Avancerait-on 
que les prélèvements devaient se faire par tête de contribuable (et non sur la 
fortune commune) qu’il faudrait alors y inclure les pauvres de la ville ! Ils 
avançaient aussi que la loi libère de tout impôt l’argent des Sages et que cette 
règle pouvait aussi bien s’appliquer à l’aumône du Talmud Torah, à l’achat 
d’un rouleau de la Loi et de ses ornements ou à l’huile d’éclairage, mais non à 
l’aumône des pauvres. Les autres rétorquaient que cet argent devait rester libre 
de tout prélèvement puisqu’il était consacré et n’avait aucun rapport avec l’ar-
gent qui pourrait se trouver entre les mains des pauvres. Le Roi n’entendait 
certainement pas recevoir l’argent consacré aux pauvres ou à toute œuvre 
pieuse. La majorité des communautés avait déjà décidé dans leurs règlements 
que tous les fonds des aumônes devaient être libérés de tout impôt. C’est éga-
lement ce qui fut décidé dans cette ville dans tous les règlements anciens 
connus. Il n’est cependant pas exclu que ces règlements aient été limités dans 
le temps. Il est également possible que le Roi ait demandé que ces fonds 
consacrés soient taxés. Dans ces deux cas, ils le seraient donc. Pour mieux 
concrétiser le problème, l’exemple fut donné d’un grand bienfaiteur, qui avait 
fait don d’une somme très importante à une aumône en un temps où la com-
munauté était criblée de dettes : s’il n’avait pas fait ce don, cette somme aurait 
été imposée pour le bien général. Devait-elle être libérée de toute obliga- 
tion du moment qu’elle était à présent consacrée à une œuvre pie ? La réponse  
du Ran a été perdue43, mais ce fait regrettable ne saurait cacher l’ampleur du  
drame d’une communauté accablée par ses dettes et les impôts qui tentait de 
faire feu de tout bois. Elle confirme également l’importance du rôle économi-
que des confréries qui avaient réussi à rassembler, notamment grâce à des legs, 
des fonds très importants, ainsi que le refus de celles-ci de plier devant les exi-
gences des chefs de la communauté locale. 

Une autre consultation (75) rapporte que Ruben44 était mourant en Tsar-
fat, c’est-à-dire en France du Nord, et qu’il voulut prendre ses dernières dispo-
sitions en langue chrétienne, sans doute en latin, par devant notaire. En cours 

43. Les premiers éditeurs voulurent combler cette lacune grâce à l’insertion d’un respon- 
sum dû à Isaac de Lattes. Plusieurs rabbins de ce nom sont connus : l’auteur de la chronique 
Shaarei Sion qu’il rédigea à Perpignan en 1372 ou son homonyme romain qui participa à 
l’édition des responsa du Ran à Rome en 1545 en qualité de correcteur ?

44. Son nom ne nous est pas parvenu, mais il avait un beau-frère nommé Maestre Moï- 
se.



34 Tamid, 18 (2023), p. 7-37	 Simon Schwarzfuchs

de route il demanda à l’un des présents combien d’aumônes il y avait à Perpi-
gnan. Ce dernier lui répondit qu’il y en avait quatre, sans donner de détails ni 
de noms. Sur quoi le testateur dit qu’il laissait aux quatre confréries de Perpi-
gnan telle somme à partager également. Or, il y avait cinq aumônes publiques 
à Perpignan, à savoir celles du Talmud Torah, des malades, de l’éclairage, de 
la charité et des fossoyeurs. La dernière n’avait pas de dépenses. Le testateur 
avait vécu une année à Perpignan, dix ans auparavant, et à l’époque il n’y avait 
pas de confrérie de la charité. Il avait d’ailleurs fait partie de la confrérie des 
fossoyeurs. Comme sa mort traînait, il était venu à Perpignan où il avait un 
jour remarqué que les fossoyeurs s’occuperaient certainement bien de lui, 
puisqu’il leur avait laissé une belle somme dans son testament. Or, l’usage de 
Perpignan était que lorsque quelqu’un était appelé aux honneurs de la lecture 
de la loi et avait fait un don sans préciser sa destination, que celui-ci soit par-
tagé entre les confréries du Talmud Torah, des malades, de l’éclairage et de la 
charité, mais ne soit pas versé aux fossoyeurs. Il se trouva cependant que l’un 
des membres de la communauté était décédé environ trois ans auparavant et 
qu’il avait laissé par testament une certaine somme aux fossoyeurs. Il y avait 
donc un précédent et on devine la suite ! Précisons également que Rabbénou 
Nissim s’aperçut par la suite qu’il y avait des inexactitudes dans les faits tels 
qu’ils lui avaient été rapportés et qu’il précisa dans sa réponse l’ordre de prio-
rité des aumônes et les honneurs funèbres rendus aux membres de celle des 
fossoyeurs. 

Rabbénou Nissim rapporta également le cas de Ruben qui habitait à Per-
pignan avec sa femme et ses enfants et qui partit seul un jour pour la ville de 
Majorque (65). Les administrateurs de la communauté l’y avaient engagé 
comme ministre officiant pour les trois années à venir. Il s’était engagé par 
contrat, devant témoins, et avait prêté un serment solennel de respecter les 
conditions de son engagement. Il avait commencé son travail depuis un mois 
ou deux et reçu un salaire de la caisse de la communauté et des dons des par-
ticuliers qui aimaient l’entendre, car il chantait bien. Là-dessus Ruben de-
manda l’autorisation de franchir la mer pour aller chercher sa femme et ses 
enfants et les emmener à Majorque. Il voulait se rendre à Barcelone, où il fe-
rait appeler sa famille de Perpignan. Il prêta serment qu’il n’irait pas à Perpi-
gnan. Il fut d’accord qu’il serait excommunié s’il s’y rendait. Il reçut alors 
l’autorisation demandée, partit à Barcelone et poursuivit sa route jusqu’à Per-
pignan, où il se trouvait encore. Il n’avait rien révélé sur ses engagements, qui 
ne furent connus qu’avec l’arrivée d’une lettre de Majorque signée par quatre 
des chefs de la communauté. La communauté de Perpignan devait-elle le 



Catalogne du Nord et Catalogne du Sud	 Tamid, 18 (2023), p. 7-37 35

considérer comme excommunié, comme le demandait celle de Majorque ? 
Ran fut d’avis que la communauté majorquine ne pouvait excommunier in-
définiment le coupable, d’autant plus qu’elle avait décidé de renoncer à ses 
services. En revanche, il fallait suivre la procédure habituelle pour lever le 
ban.

Toutes les consultations du Ran ne traitent pas de problèmes communau-
taires. Il s’était également penché sur des questions d’un caractère nettement 
plus personnel. Il fut consulté (42) sur le cas d’une femme, dont le mari,  
nommé Duran, fils de Benveniste, surnommé Astruc de Milav (Milhaud ?), 
était né dans la ville de Majorque, où il résida un certain temps. Il avait en-
suite épousé une femme à Perpignan, où il était resté quelques années avant 
de se rendre à Séville. Il s’y était installé à titre définitif avec une autre femme 
qu’il y avait prise (épousée) dix ans auparavant. Il y avait loué une demeure, et 
il y vivait comme tous les autres habitants de la ville. Il venait d’envoyer par 
messager un guet (acte de divorce) à sa femme, qui vivait à Perpignan. On re-
marqua rapidement que ce guet n’était pas conforme aux règles établies : il y 
manquait diverses précisions et le nom du mari différait de celui mentionné 
dans la ketouba de son épouse, où il s’appelait Duran fils d’Eliézer ! Quelle 
qu’ait été la suite de l’affaire, il convient de remarquer ici que, si la polygamie 
était interdite aux Juifs en Catalogne, elle leur était permise dans le Sud de 
l’Espagne, où son interdiction prononcée vers l’an 1000 par le célèbre Guers-
hom de Mayence ne s’était pas introduite. D’où la possibilité de ce cas de bi-
gamie. Nous en trouvons confirmation dans un autre responsum du Ran, qui 
relate le cas de « Ruben qui a épousé une femme en Tsarfat, où on a coutume 
de ne pas épouser deux femmes en conséquence du ban prononcé par Rabbé-
nou Guershom. Maintenant il vit en Castille, où il est permis d’épouser deux 
femmes… » (48).

Un autre et dernier responsum (91) se trouve dans une liasse dans laquelle 
figure l’indication suivante : « En l’an 136 – autrement dit en 1376 –, après la 
persécution qui eut lieu à Perpignan. » Il n’y a pas d’autre information, et on 
ne voit pas de quoi il s’agit. Neubauer mentionne, sans préciser davantage, 
une persécution qui eut lieu à Perpignan en 137045 : s’agit-il de la même ? 
Rien ne permet de l’affirmer, mais il est évident que la communauté de Perpi-
gnan ne connut pas que des heures de gloire.

45. Cf. Revue des études juives, 9 (1884), p. 316. À part la date, il n’y a pas de détails. Cf. 
Neubauer, Les écrivains juifs, p. 407.



36 Tamid, 18 (2023), p. 7-37	 Simon Schwarzfuchs

Il faut conclure à présent, ne serait-ce que provisoirement : les communau-
tés juives de la Catalogne du Nord, et notamment celle de Perpignan, font 
partie intégrante d’un grand espace catalan, dont l’existence est attestée par la 
littérature rabbinique contemporaine, qui est cependant moins abondante 
qu’on ne pourrait le souhaiter. Aucune frontière ne les sépare sur le plan des 
études rabbiniques, et l’autorité des rabbins barcelonais n’y est pas contestée. 
Les relations avec la Provence et le pays de Tsarfat ne comptent guère, en 
comparaison avec l’axe Barcelone-Perpignan qui traverse Gérone. Il s’est 
maintenu au moins jusqu’au lendemain des événements de 1391, et sa perma-
nence a résisté à toutes les péripéties qui ont pu mettre en danger l’unité du 
royaume de Catalogne. Cet axe fut de plus en plus retourné vers la Catalogne 
d’outre les Pyrénées après la disparition des communautés du Nord expulsé. 
Leur union perdura par la force des choses, et les deux Catalognes subirent 
un sort commun, lors de la grande expulsion de 1492. Les historiens de la vie 
intellectuelle ne manqueront pas d’en tenir compte.

Bibliographie 

Abraham de Béziers. חותם תכנית. Amsterdam, 1865, [.המתהפכת החרב 
.[נספח לחותם תוכנית

Baer, Ytzhaq. Die Juden im christlichen Spanien. Urkunden und Regesten / Ers-
ter Teil. Berlin : Akademie-Verlag, 1929.

— A History of the Jews in Spain. Philadelphie : Jewish Publication Society, 1961.
Bar Tikvah, Benjamin. סוגות וסוגיות בפיוט הפרובנסלי והקטלוני. Beersheba : 

Ben Gurion University of the Negev, 2009.
Bergman, J. « Aus den Briefen Abraham Bedersi’s ». Monatsschrift für Ge- 

schichte und Wissenschaft des Judentums, 42. Jahrgang (1898), p. 507-517.
Elon, Menachem. Digest of the Responsa Literature of Spain and North Africa. 

Jérusalem : Institute of Research in Jewish Law, 1987.
Feldman, Léon (Arieh L.).   מיסים בענין  וקטלוניה  ברצלונה  חכמי   תשובות 

.Gnozot, 1 (1984), p. 67-98 .« וארנונות ודינא דמלכותא דינא
Isaac ben Sheshet Perfet (Rivach). Responsa. Éd. David Metzger. Jérusa-

lem : Majon Yerushalayim, 1983.
Neubauer, Adolf. « Additions et rectifications ». Revue des études juives, 9,  

n° 17 (juillet-septembre 1884), p. 316-317.
— Les rabbins français du commencement du quatorzième siècle. Paris : Impri-

merie nationale, 1877.

«



Catalogne du Nord et Catalogne du Sud	 Tamid, 18 (2023), p. 7-37 37

Régné, Jean. History of the Jews in Aragon: Regesta and Documents 1213-1327. 
Jérusalem : Magnes Press & Hebrew University, 1978.

Renan, Ernest. Les écrivains juifs français du xiv e siècle. Paris : Imprimerie na-
tionale, 1893.

Salomon ben Adret. הרשב"א  : H. Z. Dimitrovsky. Jérusalem .תשובות 
Mossad Harav Kook, 1990. 

Schwarzfuchs, Simon. « De la condition des Juifs de France aux xiie et  
xiiie siècles ». Revue des études juives, 125 (1986), p. 221-232.





El sōfēr i el mazkīr: qui fa prendre el vol  
a les paraules i qui les fa romandre?∗
Mariona Ginebra Pérez Ferrer

Universitat de Barcelona. ORCID: 0000-0002-4974-5527

Rebut: 09.11.2022 — Acceptat: 08.03.2023

Resum.  Els oficis i càrrecs, plasmats en multitud de testimonis extrabíblics epi-
gràfics, ens permeten conèixer la vida quotidiana i administrativa de l’antic Pròxim 
Orient. Alhora, el text bíblic dona suport a algunes d’aquestes ocupacions o títols re-
ials. En són un exemple el sōfēr i el mazkīr, dos oficis que, per la seva proximitat bí-
blica, sempre han estat considerats anàlegs. D’aquesta manera, és cabdal desgranar 
els oficis a través de la seva lectura sincrònica amb les altres administracions podero-
ses del Llevant i, així, comprovar-ne les possibles proximitats històriques.

Paraules clau: oficis antics, escriba, herald, segells hebreus, segells ammonites, se-
gells moabites, bullae, semàntica lèxica, traducció de la Bíblia

The sōfēr and the mazkīr: Who gave words wings  
and who ensured they were not lost on the breeze?

Abstract. Knowledge of trades from extra-biblical sources allows insights into dai-
ly life in the ancient Near East. The Bible, too, provides knowledge about certain 

Tamid: Revista Catalana Anual d’Estudis Hebraics, 18 (2023), p. 39-59
ISSN (ed. impresa): 1138-5561 ISSN (ed. electrònica): 2013-4029
DOI: 10.2436/20.1006.01.85 https://revistes.iec.cat/index.php/tamid

Correspondència: Mariona Ginebra Pérez Ferrer. Universitat de Barcelona. Gran Via de 
les Corts Catalanes, 585. ES-08007 Barcelona. UE. Tel.: 00 34 934 035 706. A/e: mariona-
ginebraperez@ub.edu.

* Aquest article sorgeix de la investigació en curs de la tesi doctoral que porta per títol 
provisional «Inscripcions extrabíbliques hebrees, ammonites i moabites dels períodes del Pri-
mer i Segon Temple: oficis, càrrecs i funcionariat. Una anàlisi lingüística i un estudi historico-
comparatiu» (Universitat de Barcelona).



40 Tamid, 18 (2023), p. 39-59	 Mariona Ginebra Pérez Ferrer

jobs or positions connected to royalty. The trades of sōfēr and mazkīr have always 
been interrelated due to their biblical proximity; to verify their possible historical 
proximity, however, they ought to be considered in the context of other powerful 
administrations in the same region at the time.

Keywords: ancient trades, scribe, herald, Hebrew seals, Ammonite seals, Moabite 
seals, bullae, lexical semantics, Bible translation

1. Introducció

L’hebreu i altres llengües semítiques molt pròximes, com l’ammonita i el 
moabita, es troben en testimonis extrabíblics i epigràfics que proporcionen 
informació sobre la vida quotidiana en l’antic Pròxim Orient. D’aquesta ma-
nera, amb els elements extrabíblics podem reconèixer la importància dels càr-
recs que configuren els territoris durant els segles viii-vi aC. Aquest serà el 
cas que tractarem amb l’ofici de cronista o herald, que entra en relació amb 
l’ofici d’escriba, també, bíblicament.

Els testimonis extrabíblics són peces que ens proporcionen una perspectiva 
externa a la Bíblia i que permeten crear reconstruccions arqueològiques en un 
indret i una temporalitat concrets. Així, trobem els segells i les butlles —el 
seu producte—, els quals serien emprats d’una forma oficial per a aparençar 
empremtes que reconeixen persones precises —amb noms i oficis concrets— 
en documents o elements oficials. També podem mencionar l’existència dels 
òstracons, elements ceràmics portadors de comunicacions o de contractes 
quotidians del dia a dia de les ciutats i dels pobles.

2. Els testimonis extrabíblics de l’escriba i l’herald

L’ofici d’escriba ha ofert més testimonis extrabíblics que el d’herald; així, 
s’han descobert, en hebreu, diversos segells d’aquest càrrec. Un segell mencio-
nat per Avigad i Sass (1997, p. 57), on podem llegir: «pertanyent a Gaʔalyahu, 
fill d’ʕAdayahu, l’escriba» (לגאליהו בן עדיהו הספר);1 un altre segell hebreu on 
llegim: «pertanyent a mʔš (Maʔash?), fill de Manoaḥ, l’escriba» (למאש בן מנח 

1. El seu origen i datació són desconeguts. Actualment, es troba a Jerusalem, a l’Israel 
Museum (núm. 85.15.25), i aparentment sols el publicà Avigad i Sass (1997, p. 57).



El s -of -er i el mazk -ir: qui fa prendre el vol a les paraules	 Tamid, 18 (2023), p. 39-59 41

 :2 i, també, un tercer segell hebreu que diu,(Avigad i Sass, 1997, p. 57) (הספר
«pertanyent a Shallum, fill d’Adoniyah[u?], l’escriba [?]» (]אדניה]ו בן   לשלם 
3.(הספר]?[

Hi ha dos segells ammonites, un dels quals està disposat al Bible Lands 
Museum (núm. 1810), on llegim: «pertanyent a ḥṭy, escriba de ʔdnd/ ʔdndb» 
אדנד/אדנדב) ספר   Aquest segell ens presenta el personatge ḥṭy com 4.(לחטי 
l’escriba d’algú concret, en aquest cas l’escriba de ʔdnd/ ʔdndb; en canvi, l’altre 
segell ammonita no ho concreta i sols hi llegim: «pertanyent a ʕEliram, l’escri-
ba» (לאלירם הספר).5

També hi ha diversos segells moabites, com el d’«Amoṣ, l’escriba» (אמץ 
 -o el mencionat per Avigad i Sass (1997, p. 373), que formula: «perta 6;(הספר
nyent a Kemoshḥasid, l’escriba» (לכמשחסד הספר).7 N’hi ha dos al mateix vo-
lum d’Heltzer (1999, p. 216), «pertanyent a Yakal, (l’)escriba» (ליכל ספר)8 i 
«pertanyent a ‘Iram (o ʕAyram), l’escriba» (לאירם הספר).9 Un altre segell moa-
bita és el citat per Avigad i Sass (1997, p. 374), on podem llegir: «pertanyent a 

2. Veg. Avigad i Sass, 1997, p. 57, però, també Herr, 1978, p. 130; Bordreuil, 1986a, 
p. 51; Bordreuil, 1975; VSE núm. 345). L’origen és desconegut, però data del 700 aC apro-
ximadament. Actualment, es troba a París, a la Biblioteca Nacional, al Cabinet des Médailles 
(núm. 1970.428).

3. No coneixem el seu lloc actual, però sí que sabem que fou, suposadament, originari 
de Jerusalem i que estava, en un primer moment, a la Coŀlecció Raffaeli. Data, també, del 
700 aC aproximadament (Avigad i Sass, 1997, p. 58; VSE núm. 75; Diringer, 1934, p. 75; 
Pilcher, 1919).

4. El que sorprèn d’aquest segell és que, sent un segell d’un escriba, estigui gravat  
de forma tan maldestra. Veg. Avigad i Sass, 1997, p. 323; Bordreuil, 1992, p. 178-179; 
Aufrecht, 1989, p. 139; Lemaire, 1986, núm. 10.

5. Veg. Heltzer, 1999, p. 214; Deutsch i Heltzer, 1997, núm. 106, i data del se- 
gle vii aC.

6. Veg. Avigad i Sass, 1997, p. 373; Herr, 1978, p. 154; Sayce, 1887, p. 193; Dirin- 
ger, 1934, p. 74; Galling, 1941, p. 122; Naveh, 1966, p. 29, nota 24; Hestrin et al., 1972, 
p. 16; Vattioni, 1969, p. 74; Hestrin i Dayagi-Mendels, 1979, p. 1; Timm, 1989, núm. 11. 
Aquest primer segell moabita fou comprat al Caire el 1886 i, actualment, és a l’Israel Museum, 
a Jerusalem (núm. 71.65.177). A la major part de la bibliografia el fan datar del segle viii aC, 
menys Herr (1978, p. 154), que proposa, per a la datació del segell, la primera meitat del 
segle vii aC.

7. Veg. Avigad i Sass, 1997, p. 373; Bordreuil, 1992, fig. 35; NAAG Cat. 7, 1991, 
núm. 23. Està, a hores d’ara, a Londres, a la Coŀlecció Shlomo Moussaieff.

8. Veg. Heltzer, 1999, p. 216; Deutsch i Lemaire, 2000, núm. 189.
9. Veg. Deutsch i Lemaire (2000, núm. 191), els quals afirmen que pot datar-se a la 

segona meitat del segle viii aC.



42 Tamid, 18 (2023), p. 39-59	 Mariona Ginebra Pérez Ferrer

Kemosh’am, (fill de) Kemosh’el, l’escriba» (לכמשעם כמשאל הספר).10 Pel que 
fa a les butlles, n’hi ha una de moabita incompleta, que cita Avigad i Sass 
(1997, p. 373) i en la qual llegim: «pertanyent a Kemosh’az, l’escriba» (כמשעז 
11.(הספר

Pel que fa a la continuïtat del càrrec, sortint de la temporalitat que abra-
cem del segle viii al vi aC, podem dir que existeix una butlla de l’època persa 
(550-333 aC) de «Yirmi, l’escriba». Aquesta butlla, curiosament, és escrita en 
escriptura aramea, però en llengua hebrea (הספר) (veg. Avigad, 1986, p. 29; 
Avigad, 1976, p. 7). D’altra banda, també hi ha dos ossaris hebreus o arameus 
més tardans (I aC - I dC). En un d’aquests dos hi podem llegir: «ossari de Ye-
hosef fill de Ḥanania, l’escriba» (הספר חנניה  בר    ,veg. CIIP, 2010) (יהוסף 
vol. i, p. 128); i, en l’altre, de dues cares, hi llegim: a) «Yehuda fill d’Elʕazar, 
l’escriba», b) «Yehuda l’escriba» (a) יהודה בר אלעזר הסופר, b) 12(יהודה הספר 
(veg. CIIP, 2010, vol. i, p. 273).

Hi ha dues butlles hebrees que presenten la inscripció «pertanyent a Be-
rekyahu, fill de Neriyahu, l’escriba».13 Emperò, alguns estudiosos actuals, 
com Goren i Arie (2014, p. 157), conclouen que són falsificacions; i que, sent 
creacions modernes, reflecteixen una sèrie de conceptes equivocats, anacro-
nismes i errors tecnològics. Finalment, hi ha l’anomenat Òstracon d’Ophel, 
datat del segle vii aC, que, tot i la seva dificultat de lectura, podria contenir 
una menció d’aquest càrrec a la vuitena línia.14

10. Fou comprat al Líban i, en l’actualitat, és a l’Israel Museum (núm. 71.46.106). Veg. 
Herr (1978, p. 156); Reifenberg (1946, p. 45-46); Reifenberg (1950, p. 28); Timm (1989, 
núm. 3); Vattioni (1969, p. 371); Hestrin et al. (1972, p. 17); VSE núm. 113 i Hestrin i 
Dayagi-Mendels (1979, p. 2), que afirmen que data del 700 aC.

11. Fou comprada el 1982 i es troba a la Coŀlecció Arnold Spaer. Avigad (1992) ja havia 
citat aquesta butlla en un article monogràfic escrit en hebreu.

12. Segons Saldarini (1988) i Schams (1998), no es pot descartar que hswpr sigui un 
cognom, en la línia dels ‘fills d’Hasoferet’ (veg. CIIP, 2010, vol. i, p. 273). Ambdós es troben 
actualment a la Universitat de Haifa (IAA inv. núm. 1989-2827); es descobriren al mont Sco-
pus, en el vessant oest, i se’ls va fer una autòpsia el 1987.

13. Una és mencionada per Avigad i Sass (1997, p. 175) i estava disposada, en primer 
terme, a Jerusalem, a l’Israel Museum (núm. 76.22.2299), i després a Londres, a la Coŀlecció 
Shlomo Moussaieff. I l’altra fou trobada l’any 1996, al mercat d’antiguitats, amb una inscrip-
ció idèntica aparentment estampada amb el mateix segell que la primera, exemplar que es con-
serva ara a la Coŀlecció Shlomo Moussaieff de Londres (veg. Goren i Arie, 2014, p. 148).

14. Segons Lemaire (1977, p. 240), al final de la línia 8 d’aquesta peça s’hauria de llegir 
«h(spr)», però tot plegat és una conjectura, atès que la part final de la línia no es conserva en 
bones condicions. Fou descobert el 1924 per Duncan, sota una excavació no estratificada si-



El s -of -er i el mazk -ir: qui fa prendre el vol a les paraules	 Tamid, 18 (2023), p. 39-59 43

El càrrec de ספר (sōfēr ‘escriba’) està relacionat amb el càrrec de מזכיר 
(mazkīr ‘recordador’, ‘cronista’, ‘herald’, ‘pregoner’). Aquest últim té una tra-
ducció poc clara. La historiografia ha relacionat àmpliament aquests dos càr-
recs —sōfēr i mazkīr—, atès que són de faiçó important: alts funcionaris de 
l’imperi. Afirma Begrich (1941, p. 3) que els seus deures haurien estat relacio-
nats amb l’àmbit del Govern i de l’Administració.

Els testimonis extrabíblics de mazk r són molt més reduïts; trobem un se-
gell moabita on llegim: «pertanyent a Palṭi, fill de mʔš (Maʔash?), el mazk r» 
-és present en un dels susdits tes (מאש) El nom mʔš 15.(לפלטי בן מאש המזכר)
timonis dels escribes. També existeixen dues butlles idèntiques on llegim: 
«pertanyent a Yirmiyahu, el mazk r, servent d’ʔAḥaz» (ל]י[רמיהו המזכר עבד 
 D’aquesta manera, s’observa que els testimonis extrabíblics del terme 16.(אהז
mazkīr són molt més limitats que els del terme sōfēr.

3. Contactes sincrònics de l’ofici d’escriba en l’antic Pròxim Orient 

En intentar parlar de les relacions entre els oficis o càrrecs, no podem dei-
xar de mencionar els vívids contactes entre els diferents pobles de l’antic Prò-
xim Orient. En aquest cas, sabem que els territoris d’Israel i de Judà tenien 
contactes actius amb Egipte. Així, el secretari reial —ספר— sembla ser un 
‘escriptor’ o ‘secretari’. Aquest és un terme que podem relacionar amb el títol 
egipci sš ‘secretari’ (veg. CDME, 1991, p. 262; Ward, 1982, p. 156),17 el qual 
devia ser conegut per la cultura preisraelita cananea. Tanmateix, això no de-
mostra que hi hagi un manlleu de termes específics per a l’Administració, 
com exposarem a continuació. 

tuada al mont Scopus, en el pendent oest. Actualment, es troba en la Universitat de Haifa. Els 
últims estudis no proposen la lectura amb el càrrec que ens ocupa (veg. Faigenbaum-Golovin 
et al., 2015, p. 134).

15. Veg. Avigad i Sass, 1997, p. 374; Hadad, 1984, p. 1-11; Abu Taleb, 1985; Zaya- 
dine, 1985; Bordreuil, 1986b, núm. 170; Timm, 1989, núm. 22; Lemaire, 1993, p. 2-3. 
Data de finals del segle viii aC i fou descobert en l’excavació d’una tomba a Umm Udheinah, 
prop d’Amman. Actualment, es troba al Museu Arqueològic d’Amman (núm. J. 14653).

16. Veg. Deutsch, 2003a, p. 53; Deutsch, 2003b, p. 29 i 46.
17. Uns exemples primerencs del terme són els de l’estela funerària d’Edimburg 

A.1951.344, I, 3; II, 17; III, 23, 25, 26, 27 (veg. Teodoro, 2018, p. 274-276).



44 Tamid, 18 (2023), p. 39-59	 Mariona Ginebra Pérez Ferrer

Algunes primeres teories, com les de Tryggve Mettinger, relacionaren la 
titulació hebrea amb un préstec de l’egipci (veg. Mettinger, 1971, p. 29). Si gi-
rem la vista enrere, el nom Israel estava mencionat, ja al segle xiii aC, a l’estela 
de Merneptah (veg. Miller, 2004, p. 55), fet que ens permet veure la prime-
renca coneixença d’aquest mot a Egipte. Igualment, la connotació del mot en 
aquesta estela sembla fer referència a una possible agrupació amb aquest nom, 
però en cap cas no dona lloc a l’existència d’una societat o d’un grup social-
ment establert. Així doncs, que sabessin de l’existència d’aquest nom no ga-
ranteix cap contacte administratiu amb un, encara no establert, poble. Més 
endavant, a l’època del bronze final i del ferro inicial sí que podem garantir 
contactes amb Egipte, els quals podem veure a través del comerç. N’és un 
exemple l’arribada a l’antic Israel dels segells en forma d’escarabats i escara-
beus de la cultura egípcia, que tendran noms personals i noves funcions pro-
pagandístiques (veg. Boschloos, 2017, p. 160-164).

Un altre exemple és el fet que en hebreu bíblic existeixen termes egipcis, 
com el mot דְיו (‘tinta’) (Jr 36,18, hàpax legòmenon). Thomas Oden Lambdin 
(1953, p. 149) havia suggerit que aquest mot podria tractar-se d’un error grà-
fic, i que el mot al qual volien referir-se seria ריו, de l’egipci rj.t. També el mot 
 podria tenir relació directa amb el (Ez 9,2, 9,3, 9,11) (’paleta d’escriba‘) קֶסֶת
mot egipci gśtj. Igualment, és difícil datar aquests dos préstecs; per aquest mo-
tiu, no podem relacionar-los amb seguretat amb la influència egípcia sobre 
l’Administració israelita.

Les connexions amb Egipte poden notar-se, d’altra banda, mitjançant  
l’ús de numerals hieràtics dins l’Administració de Judà i Israel; i, també, per l’ús  
dels pesos egipcis. Mettinger (1971, p. 49) afirma que aquesta evidència po-
dria remuntar-se al Regne Nou, però és poc probable, atès que els fenicis, per 
la seva banda, desenvoluparen un sistema numeral propi. És cabdal destacar 
que els primers sistemes de notació numèrica veritable s’havien desenvolupat a 
Egipte i a Mesopotàmia a finals del iv miŀlenni aC, en el moment del desen-
volupament dels sistemes d’escriptura en aquestes regions o, fins i tot, imme-
diatament abans (Chrisomalis, 2004, p. 39).

L’aprofitament dels numerals hieràtics i dels pesos s’ha relacionat amb la 
influència continuada dels egipcis sobre els israelites en els oficis que tenien 
relació amb l’escriptura i la comptabilitat. Aquest fet podria portar-nos a pen-
sar que l’ofici de secretari reial devia estar parcialment influenciat pel prototi-
pus egipci.

D’altra banda, alguns estudiosos han asserit la possibilitat que el primer 
secretari de l’antic Israel hagués estat un egipci (buscant una bona implanta-



El s -of -er i el mazk -ir: qui fa prendre el vol a les paraules	 Tamid, 18 (2023), p. 39-59 45

ció del càrrec). La Bíblia ens mostra com el rei David feu un nadiu egipci (o, 
més aviat, una persona de nom egipci: א -primer secretari de la jove mo (שַׁוְשָׁ֖
narquia (1Cr 18,16). Els egipcis estaven, durant el Regne Nou, fent serveis ex-
teriors; per aquest motiu es podien trobar treballadors egipcis en administra-
cions no egípcies (Mettinger, 1971, p. 48).

Val a dir que l’aplicació dels mencionats numerals pot mostrar una in- 
fluència egípcia relativa en l’Administració de l’antic Israel. Encara que aques-
ta administració desviés la mirada cap al gran imperi amb alguns usatges, 
això no ens garanteix que forgés la seva Administració a través d’aquell. Així, 
creiem important afirmar, com també ho fan alguns estudiosos com Redford 
(1972, p. 141-144), que no cal buscar la influència egípcia per a l’establiment 
dels funcionaris secretari o escriba, ja que qualsevol administració pot crear 
aquests càrrecs de forma intuïtiva. D’aquesta manera, la configuració d’aquest 
ofici en l’Administració hebrea podria haver nascut basant-se en influències 
de les administracions adjacents, però des d’una pulsió pròpia de lògiques ne-
cessitats. Cal destacar que, encara que el sud de la zona del Llevant fos domi-
nat directament per Egipte —amb la susdita adopció de nombres hieràtics 
o l’ús de la tinta en inscripcions locals—, l’escrivania local de l’antic Israel es 
va basar més en la tradició escolar mesopotàmica que no pas en l’egípcia 
(Schniedewind, 2019, p. 18-19). De la mateixa manera, Demsky (2012) asse-
nyala que l’estandardització de la classe dels escribes de l’antic Israel, tot i tro-
bar-hi influències mesopotàmiques a més de les egípcies, fou orgànica.

Lipiński (1988, p. 156) sosté que encara que aquest sigui un càrrec bíblic 
molt conegut, se sap poc sobre les seves activitats i la seva posició social. Així, 
és partir dels gèneres literaris de la literatura bíblica i de les citacions esporàdi-
ques d’altres escrits que podem dir que aquests escribes no sols eren buròcra-
tes, funcionaris de l’Estat i comptadors, sinó també que eren compiladors 
d’annals reials, escriptors de cartes estatals, coŀleccionistes de proverbis i d’al-
tres elements, i que eren autors que difonien la ideologia davídica i la propa-
ganda reial.

En últim lloc, a diferència de Mesopotàmia o Egipte, on els complicats sis-
temes de signes cuneïformes, jeroglífics o grafemes hieràtics requerien un 
llarg aprenentatge, la simple escriptura alfabètica utilitzada a Israel i Judà po-
dia aprendre’s en poc temps. Això queda confirmat per l’existència d’escribes 
no professionals, reconeixibles a través de la seva lletra no formal. Encara que 
un coneixement bàsic d’escriptura era una eina suficient per als escribes ordi-
naris, l’educació dels alts funcionaris governamentals era una tasca ben dife-
rent (veg. Lipiński, 1988, p. 163-164).



46 Tamid, 18 (2023), p. 39-59	 Mariona Ginebra Pérez Ferrer

4. Les possibles funcions bíbliques i històriques del sōfēr i el mazkīr 

Les funcions del secretari reial tenien, essencialment, relació amb la idea 
d’escriure i amb la idea de fer documents. D’aquesta manera, el sōfēr seria el res-
ponsable de la correspondència reial. Aquest secretariat reial no seria sols el 
lloc on els documents oficials eren escrits, sinó, també, el lloc on es guardaven 
els registres o cròniques de l’Estat. Aquesta doble funció s’havia conegut a tra-
vés del secretariat d’Amarna (veg. Mettinger, 1971, p. 36), i la possible duali-
tat entre el secretari i el secretari dels annals serà molt important per a com-
prendre les diferències entre els escribes i els heralds o recordadors.

En observar l’ordre de les titulacions a les llistes de Salomó (1Re 4,3), ve-
iem la menció de l’ofici de sōfēr prèviament a la de mazkīr. Tanmateix, no sa-
bem si aquest fet s’hauria d’entendre com un tractament jeràrquic. Hi llegim: 
«Elihóref i Ahies, fills de Susà, secretaris; Josafat, fill d’Ahilud, cronista» (1Re 
4,3, Bíblia de Montserrat, 1970). Hi ha una correspondència entre les traduc-
cions bíbliques amb el mot sōfēr, el qual trobem traduït com a «escriba» o com 
a «secretari»; i el mot mazkīr —més ambigu— el trobem relacionat amb un 
ofici de «recordador» o de «cronista».

El mazkīr es relaciona amb aquests dos càrrecs a causa de la seva arrel verbal he-
brea qal זָכַר ‘recordar’; encara que l’hifil de l’arrel no manté aquesta mateixa  
semàntica, sinó que té el significat d’‘esmentar’ o ‘anomenar’. Gràcies al sentit se-
màntic de la forma qal, s’ha vinculat aquest ofici amb l’acte de la memòria: el 
recordador, l’escriptor dels annals —és a dir, qui fixa els fets del present per a la me-
mòria del futur— o l’herald —qui porta un missatge. Igualment, segons Begrich 
(1941, p. 5), el mazkīr faria les funcions d’un herald o pregoner,18 i no hi ha dubte 
que era un càrrec de gran rellevància administrativa. D’altra banda, ambdues ex-
plicacions sobre el terme mazkīr poden ser derivades dels dos significats primaris 
de l’arrel /z-k-r/ en les llengües semítiques: I. ‘anomenar, esmentar’, II. ‘recordar’.

18. Per girar la mirada, momentàniament, cap a casa, podem destacar que l’ofici de 
pregoner, actualment perdut, s’havia pogut veure de forma activa a les nostres terres fins fa una 
sèrie d’anys. Per exemple, en alguns pobles de Mallorca, com a Montuïri, hi trobàvem la figura 
del saig; i a Catalunya, a Batea, hi havia el pregoner, que recorria els carrers sota el crit: «se fa 
saber que…». Aquest tipus de pregoner de les viles és, doncs, un ofici antic que ens ha precedit 
fins una mica més enllà de l’era tecnològica i ha desaparegut a grans gambades en els nostres 
dies. Ja des del grec kerux o el praeco romà, existia aquesta posició popular, que servia per a 
oferir informacions al poble des dels atapeïts carrers de la vila. Contràriament, el mazkīr bíblic 
i extrabíblic sembla ser un càrrec cortesà i de relació directa amb la figura reial.



El s -of -er i el mazk -ir: qui fa prendre el vol a les paraules	 Tamid, 18 (2023), p. 39-59 47

En primer lloc, ‘anomenar, esmentar’ (I) tindria relació amb el traspàs 
d’informació d’un poble a un altre, d’un dignatari a un altre, d’un dignatari 
al poble… I, en aquest traspàs d’informació, hi entraven en joc els pregoners 
o els missatgers. Un pregoner treballava popularment per a estendre la infor-
mació al poble, és a dir, existia com a frontissa entre el dignatari i el poble. I 
aquest mateix ofici podia servir, de forma més elitista, per a les relacions entre 
els dignataris o per a la comunicació de missatges a les corts: d’aquí podria ve-
nir la relació amb l’herald o el missatger.

En segon lloc, ‘recordar’ (II) pot relacionar-se amb el càrrec d’escriptor dels 
annals o amb el cronista i pren un significat diferent. La diferència bàsica està 
en la perspectiva del record. En afirmar que el mazkīr era un cronista, es con-
necta més directament amb el càrrec d’escriba. En aquest cas, el càrrec es posi-
cionaria d’una manera passiva amb el record: el cronista plasma el present, per-
què hi hagi un record en el futur. En canvi, si parlem del pregoner o del 
missatger/herald, aquest posicionament, amb el record o amb l’acció de recordar 
és actiu: el pregoner ha d’emprar, de forma desperta i en present, la seva me-
mòria per a recordar les informacions i, finalment, transmetre-les activament.

Podríem, doncs, enllaçar aquesta dualitat amb el llatinisme verba volant, 
scrīpta mānent, el qual sembla significar, en un primer moment, que les pa-
raules dites al vent es perden i que les escrites resten perennes. Però, per als ro-
mans, aquesta màxima tenia un significat diferent: les paraules voladores, do-
tades d’ales, arriben pertot; mentre que les escrites estan fixades i no viatgen 
(veg. Manguel, 2009, p. 73). Així doncs, podem comparar-ho amb els dos 
vessants de traducció del mazkīr, els pregoners estenen les verba volant i els es-
cribes d’annals treballen amb les scrīpta mānent. Val a dir que no podem aca-
bar de pensar en aquests càrrecs com les dues cares d’una mateixa moneda, ja 
que els contextos i les funcions d’aquests oficis podien ser ben diferents.

Begrich (1941, p. 17-18) ha relacionat el càrrec amb una mena d’avisador, 
que s’encarregaria de dur a terme serveis directes al rei: dirigir els nobles o ma-
nar silenci, entre d’altres. Dit d’una altra manera, seria un càrrec en relació 
amb l’organització de les cerimònies o recepcions reials. També s’afirma que 
aquest missatger podria ser una mena de diplomàtic que representaria el rei tant 
en terres foranes —recitant missatges o recollint-los— com en terres pròpies 
quan aquest estava de viatge o en campanya. Finalment, podria representar 
una feina de govern que té relació amb el gabinet privat del rei: aportar infor-
mes secrets, exercir influència i, també, exercir obligacions més públiques, de 
comissari o policia. Amb aquests dos vessants que proposa Begrich podem re-
lacionar-hi els dos oficis en què la memòria és un acte, com dèiem, més actiu. 



48 Tamid, 18 (2023), p. 39-59	 Mariona Ginebra Pérez Ferrer

Així, l’aportació d’informes o secrets tindria relació amb el missatger, sense que 
hi hagués d’entrar en joc l’escriptura d’aquestes informacions, sinó més aviat 
amb el seu traspàs sols oral. Finalment, el pregoner podria difondre els propò-
sits del rei, i el comissari o policia podria fer complir aquestes lleis o propòsits.

Com hem pogut comprovar més amunt, la definició de l’ofici del sōfēr 
queda molt més perfilada que la del mazkīr, el qual és un ofici menys explícit 
i entenedor.

5. Les traduccions bíbliques del mazkīr

En la Bíblia, aquest terme s’empra —en l’accepció d’‘ofici’— en nou versi-
cles. A banda del que hem comentat, 1Re 4,3, també trobem el terme a 2Re 
18,18, 2Re 18,37, 2Sa 8,16, 2 Sa 20,24, 1Cr 18,15, 2Cr 34,8, Is 36,3 i  
Is 36,22. Arribats en aquest punt, cal tenir en compte les traduccions bíbliques 
més importants, com la LXX (Septuaginta), on el títol hebreu מזכיר es tra
dueix de diferents maneres, com per exemple ἐπὶ τῶν ὑπομνημάτων (2Sa 8, 
16): «sobre de les memòries», traducció que té relació amb l’ofici de cronista, 
«qui redacta els annals/memòries»; o τὸν ὑπομνηματογράφον (2Cr 34, 8), di-
rectament com «el memorista». El mot ὑπομνηματογράφον, amb el temps, es 
tornarà un terme tècnic per anomenar el fet de «prendre notes» i deixarà de fer 
referència a la crònica històrica. En el Targum Jonathan hi podem llegir aquest 
càrrec, a 1Re 4,3 i a 2Re 18,18, com a: דִמְמַנָא עַל דָכְרָנַיָא i מְמַנָא עַל דָכְרָנַיָא  
(lit. ‘qui és responsable sobre de les memòries’). En aquests últims casos, l’ofi-
ci de plasmar els annals s’assimila a l’ofici del secretari.

Més tardanament, a la Bíblia de Ferrara del 1553, que és una traducció la-
dinada feta per jueus sefardites que coneixien de primera mà la Bíblia hebrea, 
trobem —en els versicles 1Re 4,3 i 2Re 18,18— la traducció «coronista» (és a 
dir, el nostre cronista).

A la Bíblia llatina, la Vulgata, la part final del versicle 1Re 4,3 es tradueix: 
«Ahilud a commentariis», que és una traducció estranya que parteix del Text 
Masorètic (MT) sense escollir un substantiu o participi i, potser, influenciada 
pel mot υπομνηματα de la LXX, entès com a ‘comentari’ o ‘tractat’.19

19. Encara més tardanament, algunes de les bíblies medievals castellanes del segle xv que 
deriven del text llatí tenen aquest matís. Així, els còdexs I.i.8 (= E8) i I.i.6 (= E6) de la Real 
Biblioteca del Monasterio de El Escorial (f. 111va, lín. 13), «sobre los scriuanos de las gestas» 



El s -of -er i el mazk -ir: qui fa prendre el vol a les paraules	 Tamid, 18 (2023), p. 39-59 49

En definitiva, algunes interpretacions derivades directament del text he-
breu o arameu presenten el mazkīr com un tipus de funcionari responsable dels 
annals o dels ‘memoranda’, i aquesta plasmació dels annals sembla estar rela
cionada amb la política reial directa.

6. La comparació lingüística dels oficis: orígens lingüístics del càrrec  
o orígens funcionals del seu ús?

McKane (1965, p. 23-36) comparava el càrrec hebreu de ספר (sōfer) amb 
el substantiu accadi šāpiru ‘overseer (in charge of persons, personnel, estates, 
etc.)’; ‘provincial governor, prefect’; o ‘ruler, king, sovereign’ (veg. CAD, 1956 
i seg., p. 453). L’origen del mot hebreu סופר podria, doncs, relacionar-se amb 
el participi G šāpiru, del verb šapāru ‘to send <a person’; ‘to send a word, mes-
sage, report’; però, també, ‘to order, to command, rule’ (veg. CAD, 1956 i 
seg., p. 430). Així, hi hauria una equivalència entre el verb accadi š-p-r i l’he-
breu s-p-r. A la vegada, el mot accadi šipru ‘commision, report, message’, i ‘en-
voy’; ‘task’; ‘finished product’; ‘service’; ‘craft’; ‘treatment’ o, d’altra banda, 
‘affliction’ (veg. CAD, 1956 i seg., p. 73) podria estar vinculat amb el סֵפֶר 
(sēfer) hebreu.

(1Re 4,3); i la General Estoria  (f. 114ra, lín. 49-50), «escrivano de los fechos que el fazie» 
(1Re 4,3). I, també, algunes de les bíblies medievals castellanes del segle xv que deriven del 
text hebreu, com el manuscrit E3 de la Real Biblioteca del Monasterio de El Escorial (f. 193va, 
lín. 1), proposen traduir el càrrec com a coronista (1Re 4,3), igual que la Bíblia de Ferrara; així 
com el manuscrit E19 de la Real Biblioteca del Monasterio de El Escorial (f. 388va, lín. 16-17), 
també de l’hebreu. Igualment de l’hebreu, els còdexs E5 i E7 de la Real Biblioteca del Monas-
terio de El Escorial (f. 164rb, lín. 6-7) suggereixen aquesta traducció: «& josafat fijo de ayhud 
notario» (1Re 4,3), la qual no abunda en les traduccions consultades, però que cal relacionar 
plenament amb el cronista i amb un vessant de l’ofici més relacionat amb l’escriptura. A més, 
el còdex Bodleian Canon. Ital. 177 – Oxford (f. 97ra, lín. 5-6) proposa la relació directa amb 
l’escriba traduint: «E lihoref e ahia fijos de sisa E sinada, yosafat fijo de ahilud secretario» (1 Re 
4,3) —és a dir, relacionant els sōfēr amb sinada i el mazkīr amb secretario. Finalment, hi ha dos 
manuscrits, fets també des de l’hebreu, el manuscrit I.i.4 de la Real Biblioteca del Monasterio 
de El Escorial (E4) (f. 160 vb, lin. 15) i la Bíblia d’Arragel (f. 230 bis va, lín. 5) que semblen 
defensar un possible ofici oral amb el terme relator; emperò, sembla que aquest mot s’acolliria 
també a un possible càrrec d’oficina. Ambdues: «Josafati fijo de achilud rrelator» i «iosaphat 
fiio de achilud rrelator» (1Reis 4,3). Així, les bíblies medievals que empren el terme rrelator 
no fan palesa l’exclusivitat oral del càrrec. Veg. «Relatores», a Du Cange et al., Glossarium,  
t. 7, col. 106b.



50 Tamid, 18 (2023), p. 39-59	 Mariona Ginebra Pérez Ferrer

El terme מזכיר es pot relacionar amb alguns oficis paraŀlels. A Egipte exis-
teix el càrrec wḥm.w (veg. Ward, 1982, p. 89) ‘herald’, ‘repetidor’ o ‘registra-
dor legal’, que és un participi actiu de l’arrel wHm ‘repetir’ o ‘reportar’ (veg. 
CDME, 1991, p. 82). La base del terme egipci prové, doncs, de la repetició 
d’una informació o de quelcom reportat. El terme wḥm.w comportaria un ma-
tís semblant al del semític oriental, on l’arrel significa ‘recordar’; emperò, les 
dues accepcions egípcies obrin les portes als dos possibles significats de l’ofici 
hebreu. En accadi existeix, també, el terme nāgiru (veg. CAD, 1956 i seg.,  
p. 115) ‘herald’, ‘high official’. Val a dir que, com que no hi ha cap arrel ver-
bal subjacent a la forma accàdia, no en podem reproduir el calc. D’aquesta 
manera, no podem defensar en cap moment que el mot accadi o l’egipci re-
min a favor del terme hebreu. Simplement, podem destacar l’existència simi-
lar d’oficis en les susdites corts, encara que les seves funcions siguin difuses.

Per bé que els oficis accadis nāgiru i šāpiru no poden relacionar-se, paraŀle-
lament, amb el sōfēr i el mazkīr sí que podem tenir en compte l’ús de l’accadi 
com a llengua diplomàtica, que podria haver influït lleugerament en el llen-
guatge administratiu, tal com demostren les cartes d’Amarna. Igualment, 
l’accadi occidental pot haver incorporat el significat de ‘recordar’ (zākaru B) a 
través del substrat semític occidental (veg. CAD, 1956 i seg., p. 22).

El verb ספר significa, principalment, ‘contar’, no pas ‘escriure’ (כתב) (veg. 
HALOT, 1994, p. 503-504; HELOT, 1907, p. 707); així, doncs, pel que fa a 
l’ofici del ספר, podria derivar, no d’un verb, sinó de la formació denominativa 
del nom סֵפֶר ‘document, escrit’, atès que seria una analogia molt pròxima a 
altres formacions dels termes ocupacionals i titulacions hebrees, que són for-
macions denominatives. Mettinger (1971, p. 44) afirmava que la titulació 
 סֵפֶר és una formació denominativa amb el sentit original de ‘qui fa un סופר
(escrit, document, llista)’.

Ras i curt, el terme סופר es podria jutjar, semànticament, de manera dife-
rent que la forma מזכיר. Així, el primer mot podria ser denominatiu, format 
des del substantiu סֵפֶר —‘escrit, missatge, document’— i no pas des d’un 
verb, com ho és el terme מזכיר —a partir del verb d’arrel זָכַר. Val a dir que 
l’ugarític té l’arrel /spr/ testimoniada àmpliament com a verb i no pas com a 
substantiu: ‘comptar’, ‘recitar’, ‘escriure’ o ‘calcular’ (veg. DUL, 2003, p. 766). 
Així doncs, no seria forassenyat poder proposar que el terme hebreu ספר si-
gui, també, deverbal. Aquest testimoni verbal ugarític ens aporta una iŀlustra-
ció, en el bronze tardà, del càrrec al Llevant (veg. DUL, 2003, p. 766), on ja 
s’esdevé la relació amb el significat de ‘contar’, ‘relatar’ o, també, ‘enumerar’, 
que existirà en hebreu bíblic i rabínic (veg. HELOT, 1907, p. 708; Jastrow, 



El s -of -er i el mazk -ir: qui fa prendre el vol a les paraules	 Tamid, 18 (2023), p. 39-59 51

1903, p. 1017). Igualment, en hebreu, les paraules que pertanyen al patró qa-
til (el qual és el tipus normal del participi actiu de la branca qal) tenen sovint 
un caràcter nominal (ex. כהן ‘sacerdot’ o אויב ‘enemic’). Així, hi ha d’escreix 
alguna possibilitat d’estar davant d’un títol denominatiu del mot סופר que 
s’esdevé per la dificultat connectar aquest participi amb la resta de l’arrel qal. 
D’aquesta manera, Koehler i Baumgartner marcaran que l’existència d’aques-
ta arrel de forma denominativa està en dubte (veg. HALOT, 1994, p. 765-
766).

És interessant destacar la possibilitat que els mots כתב i ספר fossin em-
prats depenent d’un context concret i que l’arrel /spr/ s’acabés fossilitzant en 
un ús més enfocat en el sector tècnic i professional de l’escrivania.

D’aquesta manera, tenim el càrrec d’escriba (sōfer) altament testimoniat 
extrabíblicament des del segle viii aC fins a l’i dC. I, també, com a càrrec, 
està àmpliament testimoniat en les llengües semítiques, en hebreu i arameu 
bíblic (‘enumerator, muster-officer, secretary, scribe’) (veg. HALOT, 1994,  
p. 767; HELOT, 1907, p. 708) i rabínic (‘enumerator, muster-officer, secre-
tary, scribe’) (veg. Jastrow, 1903, p. 1017). Així com en accadi (veg. CAD, 
1956 i seg., p. 225), en judeoarameu palestinenc i babilònic (‘teacher, scribe’) 
(veg. DJPA, 1990, p. 386), en àrab clàssic (veg. AED, 1994, p. 412), i en etiò-
pic clàssic (geˁez) (veg. Leslau, 1987, p. 488).

El càrrec de mazkīr és un ofici molt menys testimoniat extrabíblicament, 
del qual sols trobem peces que daten del segle viii aC. Sembla que aquest càr-
rec sols està localitzat com a ‘ofici’ en l’àmbit moabita i hebreu en forma de 
participi hifil (veg. DNWSI, 1995, p. 609), tot i que existeix com a verb en 
moltes llengües semítiques, com l’ugarític (veg. DUL, 2003, p. 286). En he-
breu i en arameu (veg. Jastrow, 1903, p. 399-400) es menciona el verb en l’ac-
cepció de ‘recordar, mencionar, celebrar’, així com en judeoarameu palesti-
nenc i babilònic (veg. DJPA, 1990, p. 176). En accadi, zākaru(m), sāqaru(m) I, 
zāqaru II, també ‘pronunciar, anomenar, parlar, jurar’ (veg. AHW, 1985, 
p. 1503). El significat ‘declarar’, ‘invocar’, ‘proclamar’ o ‘mencionar’ (zākaru 
A) (veg. CAD, 1956 i seg., p. 16) forma part de l’ús de l’accadi mesopotàmic; 
encara que l’accepció ‘to herald, to announce a Royal message’ pertany sols al 
neoassiri (veg. CAD, 1956 i seg., p. 20). Cal destacar novament que l’accadi 
occidental sí que incorporarà el significat de ‘recordar’, a través del substrat 
semític occidental (zākaru B) (veg. CAD, 1956 i seg., p. 22). En antic sud- 
aràbic epigràfic trobam ḏkrwn ‘memorial’ (veg. DOSA, 1982, p. 95); i en àrab 
clàssic, ḏakara ‘to remember, think, to keep in mind’ (veg. AED, 1994, 
p. 310). Finalment, en etiòpic clàssic (geˁez), zakara (yәzkr) ‘remember, recol-



52 Tamid, 18 (2023), p. 39-59	 Mariona Ginebra Pérez Ferrer

lect, be mindful of, mention, remind, bring to memory’ (veg. Leslau, 1987, p. 
636). Segurament, doncs, aquest segon càrrec seria un substantiu deverbal, 
derivat des del participi hifil del verb qal זָכַר.

7. Conclusions

Recapitulant, encara que el mazkīr sigui un càrrec menys testimoniat ex-
trabíblicament, devia ser igualment important que el sōfēr. Els possibles prés-
tecs de l’egipci a la Bíblia hebrea, així com la presència dels pesos egipcis i dels 
numerals hieràtics, ens permeten veure la lleugera influència egípcia en l’Ad-
ministració israelita. Tot i això, i encara que trobem paraŀlels d’aquest càrrec 
en l’antic Pròxim Orient,20 no podem confirmar que aquests oficis siguin 
manlleus absoluts d’un altre territori, sinó que el seu nom i la seva funció po-
drien haver begut del substrat d’altres administracions. Segurament, no hau-
rien derivat totalment el seu significat a partir d’una administració territorial 
concreta: veient la necessitat de la creació d’aquests oficis bàsics per a la gene-
ració d’una administració sòlida, haurien cobert la mancança amb les idees 
d’aquests imperis que els envoltaven. Així com també podrien haver influen-
ciat, a través seu, altres tradicions funcionarials estenent bidireccionalment 
altres accepcions lingüístiques.

El terme sōfēr podria ser tant un ofici denominatiu a partir del susdit subs-
tantiu com un ofici deverbal, relacionant-se amb l’arrel /s-p-r/ ugarítica. És 
cabdal destacar que el terme podria haver-se solidificat com una nomenclatu-
ra tècnica, ja que l’especialització lèxica d’algunes formes d’una arrel determi-

20. Vernet (2017, p. 71) ens parla d’un testimoni molt interessant, un memoràndum 
d’un herald, conservat en els papirs arameus d’Elefantina, escrits per una comunitat jueva que 
residí en aquesta illa egípcia. En aquest memoràndum, Bagohi, governador persa de Judà, 
juntament amb Delaia bar Sinuballiṭ, governador de Samaria, concedeix als jueus d’Ele-
fantina el permís tan anhelat per a la reconstrucció del temple, que havia estat destruït pels 
sacerdots egipcis, així com per a l’oferiment de l’encens. Aquesta notícia ens la conserva el 
memoràndum (408? aC) de la resposta a Bagohi (TAD A, 4.9), el qual ens ha llegat l’ajut 
mnemotècnic del missatger que, havent portat a Jerusalem i a Samaria les lletres de Iadania, 
retornà a Egipte la resposta comuna de Bagohi, governador de Judà, i de Delaia, governador 
de Samaria. En el text escrit, el missatger va prendre nota de manera gairebé «telegràfica» 
d’allò que havia d’exposar. Hi podem llegir, a través de la traducció de Vernet: «Memoràn-
dum de Bagohi i Dalaia. Ells van dir-/me: memoràndum. Això hauràs de dir a Egipte / 
davant d’Aršam» (TAD A, 4.9, 1-3).



El s -of -er i el mazk -ir: qui fa prendre el vol a les paraules	 Tamid, 18 (2023), p. 39-59 53

nada la podem concebre sense la necessitat de proposar un préstec concret o 
un denominatiu. El càrrec mazkīr no està testimoniat en gaires llengües semí-
tiques, encara que sí que ho està la seva arrel. L’accepció del terme com a ‘re-
cordar’ apareixerà més tardanament, per exemple, en accadi, on l’arrel signifi-
carà ‘proclamar’ o ‘relatar’; i es correspondrà amb ‘recordar’ gràcies al substrat 
occidental a Al-Amarna. D’altra banda, el càrrec d’herald sí que existeix en 
altres llengües semítiques, com en egipci o en accadi, a través d’altres arrels 
lingüístiques.

Mazkīr, com a ofici, que té presència en la Bíblia i en les seves traduccions, 
les més antigues i medievals semblen avalar l’ofici de recordador, escriptor dels 
annals, fixador dels ‘memoranda’. Quan desgranam l’arrel semítica hi trobem 
dos matisos: un matís més centrat en l’oralitat (‘missatger/herald’ o ‘prego-
ner’) i amb l’ús de la memòria activa (empren la memòria per a la distribució 
de la informació); i un altre de més centrat en el càrrec d’escriba (‘cronista’, 
‘escriba dels annals’) i la memòria passiva (plasmen la informació per a la me-
mòria futura). En les traduccions bíbliques, tant la LXX com el Targum Jo-
nathan, i més tardanament en la Bíblia llatina i en la ladina, es proposa seguir 
aquest matís d’escriptura. D’igual manera, les bíblies medievals del segle xv 
fetes des del llatí i des de l’hebreu agafen també aquest matís.

El sōfēr a la Bíblia es relaciona amb un ofici unit a l’escriptura; per aquest 
motiu, ambdós càrrecs queden amb un significat molt pròxim. Hi hauria una 
possible dualitat que relacionaria tots dos càrrecs amb l’escriptura —‘secreta-
ri’ i ‘secretari dels annals/cròniques, recordador’— i l’altra que els relacionaria 
amb la transmissió de la informació —per escrit ‘escriba’ i oralment l’‘herald, 
missatger o pregoner’ (aquesta última no present en la idea bíblica del 
mazkīr).

La possibilitat que el càrrec d’escriba s’hagi d’entendre com un ‘numera-
dor’ o ‘relator’ per la proximitat del verb qal ספר amb el significat de ‘contar’, 
es pot posar en relleu, com hem dit més amunt, per la connexió amb el /s-p-r/ 
ugarític. Per aquest motiu, podem concloure que podríem estar davant d’un 
càrrec molt antic, relacionat amb l’àmbit de l’escriptura; i, també, possible-
ment amb altres àmbits menys fixos com ens mostren els testimonis en diver-
ses llengües semítiques. Així, doncs, no caldria solidificar i reduir el seu ofici 
en una sola vessant; emperò, podem destacar que l’ús del mot hebreu s’hauria 
fixat, com un càrrec concret i definit, en l’àmbit professional de l’escrivania 
tècnica.

Finalment, el suggestiu càrrec de recordador o herald té la dualitat del qui 
‘escriu’ i del qui ‘relata’. Encara que l’arrel del verb qal, del qual deriva el par-



54 Tamid, 18 (2023), p. 39-59	 Mariona Ginebra Pérez Ferrer

ticipi hifil, també tengui un significat vinculat amb el ‘record’, no sempre és 
així. Per bé que la Bíblia produeix un vessant traductor concret, el mazkīr ex-
trabíblic de l’antic Israel podria haver estat un recordador en el sentit oral o 
un recordador en el sentit escrit i, com bé ja apunta la dualitat d’alguns oficis 
en altres administracions de l’antic Pròxim Orient, podem albirar un possible 
càrrec que devia ser, en essència, duple i canviant.

Bibliografia

Abu Taleb, Mahmud. «The Seal of plṭy bn m’š the mazkīr». Zeitschrift des 
Deutschen Palästina-Vereins, 101 (1985), p. 21-29.

AED = Wehr, Hans. Arabic-English Dictionary. Ithaca, Nova York: Spoken 
Language Services Inc., 1994.

AHW = Soden, Wolfram von. Akkadisches Handwörterbuch. Wiesbaden: 
Otto Harrassowitz, 1985.

Aufrecht, Walter. E. A Corpus of Ammonite Inscriptions. Pennsilvània: Eisen
brauns, 1989.

Avigad, Nahman. «Bullae and Seals from a Post-Exilic Judean Archive».  
Qedem, 4 (1976), p. 1-36.

— Hebrew bullae from the time of Jeremiah. Jerusalem: Israel Exploration So-
ciety, 1986.

— «A New Bulla of a Moabite Scribe». EI, 23 (1992), p. 92-93.
Avigad, Nahman; Sass, Benjamin. Corpus of West Semitic Stamp Seals. Jeru-

salem: The Israel Academy of Sciences and Humanities: The Israel Explo-
ration Society: The Institute of Archaeology: The Hebrew University of 
Jerusalem, 1997.

Begrich, Joachim. «Sōfēr und Mazkīr. Ein Beitrag zur inneren Geschichte 
des davidisch-salomonischen Großreiches und des Königreiches Juda». 
Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft, 58 (1941), p. 1-29.

Bordreuil, Pierre. «Inscriptions sigillaires ouest-sémitiques. Vol. ii: Un ca-
chet hébreu récemment acquis par le Cabinet des Médailles de la Biblio-
thèque Nationale». Syria, 52 (1975), p. 107-118.

— Catalogue des sceaux ouest-sémitiques inscrits de la Bibliothèque Nationale, 
du Musée du Louvre et du Musée bíblique de Bible et Terre Sainte. París: 
Bibliothèque Nationale, 1986a.

— «Sceaux transjordaniens inscrits». En: La Voie Royale: 9000 ans d’art au 
royaume de Jordanie, 1986b, p. 128-141.



El s -of -er i el mazk -ir: qui fa prendre el vol a les paraules	 Tamid, 18 (2023), p. 39-59 55

Bordreuil, Pierre. «Sceaux inscrits des pays du Levant». En: Supplément au 
dictionnaire de la Bible, fasc. 66, 1992, p. 86-212.

Boschloos, Vanessa. «Traded, Copied, and Kept: The Ubiquitous Appeal of 
Scarabs». En: Creasman, Pearce Paul; Wilkinson, Richard H. (ed.). 
Pharaoh’s Land and Beyond: Ancient Egypt and Its Neighbors. Oxford: Ox-
ford University Press, 2017, p. 149-166.

CAD = Roth, Martha T. The Chicago Assyrian Dictionary. Chicago: The 
University of Chicago, 1956 i seg.

CDME = Faulkner, Raymond. A Concise Dictionary of Middle Egyptian. 
Oxford: Griffith Institute, 1991.

Chrisomalis, Stephen. «A Cognitive Typology for Numerical Notation». 
Cambridge Archaeological Journal, 14 (2004), p. 37-52.

CIIP  = Cotton, Hannah M.; Segni, Leah di; Eck, Werner; Isaac, Ben-
jamin; Kushnir-Stein, Alla; Misgav, Haggai; Price, Jonathan; Roll, 
Israel; Yardeni, Ada (ed.). Corpus Inscriptionum Iudaeae/Palaestinae:  
A multi-lingual corpus of the inscriptions from Alexander to Muhammad. 
Vol. I. Berlín; Nova York: De Gruyter, 2010.

Demsky, Aaron. Yediʻat sefer be-Yiśra̓ el ba-̒ et ha-̒ atiḳah. Jerusalem: Bialik, 
2012.

Deutsch, Robert. «A Hoard of Fifty Hebrew Clay Bullae from the Time of 
Hezekiah». En: Studies in Epigrapy, Iconography, History and Archaeology 
in Honor of Shlomo Moussaieff. Tel Aviv: Archaeological Center Publica-
tion, 2003a, p. 45-98.

— Biblical period Hebrew bullae. The Josef Chaim Kaufman Collection. Tel 
Aviv: Archaeological Center Publications, 2003b.

Deutsch, Robert; Heltzer, Michael. Windows to the Past. Tel Aviv: Archae-
ological Center Publications, 1997.

Deutsch, Robert; Lemaire, André. Biblical Period Personal Seals in the  
Shlomo Moussaieff Collection. Tel Aviv: Archaeological Center Publica-
tions, 2000.

Diringer, David. Le iscrizioni antico-ebraiche palestinesi. Florència: Felice Le 
Monnier, 1934.

DJPA = Sokoloff, Michael. A Dictionary of Jewish Palestinian Aramaic of the 
Byzantine Period. Ramat-Gan: Bar Ilan University Press, 1990.

DNWSI = Hoftijzer, Jacob; Jongeling, Karel. Dictionary of the North-West 
Semitic Inscriptions. Leiden; Nova York; Colònia: Brill, 1995.

DOSA = Copeland Biella, Joan. Dictionary of Old South Arabic: Sabaean 
dialect. Chico, Califòrnia: Scholars Press, 1982.



56 Tamid, 18 (2023), p. 39-59	 Mariona Ginebra Pérez Ferrer

Du Cange, Charles Du Fresne; Carpentier, Pierre; Henschel, G. A. Louis; 
Favre, Léopold; Adelung, Johann Christoph. Glossarium mediae et infi-
mae latinitatis. Ed. augm. Niort: L. Favre, 1883‑1887.

DUL = Olmo, Gregorio del; Sanmartín, Joaquín. A Dictionary of the Uga
ritic Language. Leiden; Boston: Brill, 2003.

Faigenbaum-Golovin, Shira; Rollston, Christopher A.; Piasetzky, Eli; 
Sober, Barak; Finkelstein, Israel. «The Ophel (Jerusalem) Ostracon in 
Light of New Multispectral Images». Semitica, 57 (2015), p. 113-137.

Galling, Kurt. «Beschriftete Bildsiegel des ersten Jahrtausends v. Chr. 
vornehmlich aus Syrien und Palästina». Zeitschrift des Deutschen Palästina-
Vereins, 64 (1941), p. 121-202.

Goren, Yuval; Arie, Eran. «The Authenticity of the Bullae of Berekhyahu 
Son of Neriyahu the Scribe». Bulletin of the American Schools of Oriental 
Research, 372 (2014), p. 147-158.

Hadad, H. Fayez. «The Umm Udheina Tomb». ADAJ, 28 (1984), p. 7-14.
HALOT = Koehler, Ludwig; Baumgartner, Walter. The Hebrew and Ara-

maic Lexicon of the Old Testament. Leiden; Nova York; Colònia: Brill, 
1994.

HELOT = Gesenius, H. F. Wilhelm. A Hebrew and English Lexicon of the 
Old Testament. Boston; Nova York: Houghton Migglin Company, 1907.

Heltzer, Michael. «The Recently Published West Semitic Inscribed Stamp 
Seals». Ugarit-Forschungen, 31 (1999), p. 199-224.

Herr, Larry G. The Scripts of Ancient North-west Semitic Seals. Harvard: 
Scholars Press for the Harvard Semitic Museum, 1978.

Hestrin, Ruth; Dayagi-Mendels, Michael. Inscribed Seals: First Temple Pe-
riod: Hebrew, Ammonite, Moabite, Phoenician and Aramaic from the collec-
tions of the Israel Museum and the Israel Department of Antiquities and Mu-
seums. Jerusalem: The Israel Museum, 1979.

Hestrin, Ruth; Israeli, Yael; Meshorer, Yaakov. Inscriptions Reveal: Docu-
ments from the time of the Bible, the Mishna and the Talmud. Jerusalem: 
The Israel Museum, 1972.

Jastrow, Marcus. Dictionary of the Targumim, Talmud Babli, Yerushalmi and 
Midrashic Literature. Londres: Luzac & Co., 1903.

Lambdin, Thomas O. «Egyptian Loan Words in the Old Testament». Jour-
nal of the American Oriental Society, 73 (1953), p. 145-155.

Lemaire, André. Inscriptions hébraïques. Vol. I: Les ostraca. París: Cerf, 1977.
— «Nouveaux sceaux nord-ouest sémitiques». Syria. Archéologie, Art et His-

toire, 63 (1986), p. 305-325.



El s -of -er i el mazk -ir: qui fa prendre el vol a les paraules	 Tamid, 18 (2023), p. 39-59 57	

Lemaire, André. «Les critères non-iconographiques de la classification des 
sceaux nord-ouest semitiques inscrits». En: Sass, Benjamin; Uelinger, 
Christopher. Studies in the Iconography of Northwest Semitic Inscribed 
Seals. Proceedings of a Symposium Held in Fribourg on April 17-20, 1991. 
Friburg (Suïssa); Göttingen: University Press: Vanderhoeck & Ruprecht, 
1993.

Leslau, Wolf. Comparative Dictionary of Geˁez. Wiesbaden: Harrassowitz 
Verlag, 1987.

Lipiński, Edward. «Royal and State Scribes in Ancient Jerusalem». En: Con-
gress Volume: Jerusalem, 1986. Brill: Leiden: Nova York: Copenhaguen: 
Colònia, 1988.

Manguel, Alberto. Una historia de la lectura. Madrid: Alianza Editorial, 
2009.

McKane, William. Prophets and Wise Men. Londres: SCM Press, 1965.
Mettinger, Tryggve N. D. Solomonic State Officials: A Study of the Civil 

Government Officials of the Israelite Monarch. Michigan: Gleerup, 
1971.

Miller, Robert D. II. «Identifying Earliest Israel». Bulletin of the American 
Schools of Oriental Research, 333 (2004), p. 55-68.

NAAG Cat. = Numismatic and Ancient Art Gallery (formerly Numismatic Art 
and Ancient Coins). Auction catalogue. Zúric.

Naveh, Joseph. «The Scripts of Two Ostraca from Elath». Bulletin of the 
American Schools of Oriental Research, 183 (1966), p. 27-30.

Pilcher, Edward J. «Signet with Old Hebrew Inscription». Palestine Explora-
tion Fund Quarterly Statement, 51 (1919), p. 177-181.

Redford, Donald B. «Studies in Relations between Palestine and Egypt dur-
ing the First Millennium BC». En: Redford, Donald B. (ed.). Studies on 
the Ancient Palestinian World. Toronto: University of Toronto Press, 1972, 
p. 141-156.

Reifenberg, Adolf. «Two Moabite Seals». Bulletin of the Jewish Palestine Ex-
ploration Society, 12 (1946), p. 45-46.

— Ancient Hebrew Seals. Wisconsin: East and West Library, 1950.
Saldarini, Anthony J. Pharisees, Scribes and Sadducees in Palestinian Society: 

A Sociological Approach. Michigan: Eerdmans Publishing, 1988.
Sayce, Archibald H. «New Phoenician & Israelitish Inscriptions». The Baby-

lonian and Oriental Record, i (1887), p. 193-194.
Schams, Christine. Jewish Scribes in the Second-Temple Period. Sheffield: 

Sheffield Academic Press, 1988.



58 Tamid, 18 (2023), p. 39-59	 Mariona Ginebra Pérez Ferrer

Schniedewind, William M. (2019). The Finger of the Scribe: How Scribes 
Learned to Write the Bible. Oxford: Oxford University Press, 2019.

TAD = Porten, Bezalel; Yardeni, Ada (ed.). Textbook of Aramaic Documents 
from Ancient Egypt. Winona Lake, Inn.: Eisenbrauns, 1993. 3 v.

Teodoro, Micòl Di. «The scribes of the ḫnrt wr Senebeni and Sobekhotep 
(stela Edinburgh A.1951.344)». Studien zur Altägyptischen Kultur, 47 (2018), 
p. 273-292.

Timm, Stefan. Moab zwischen den Mächten: Studien zu historischen Denkmä-
lern und Texten (ÄAT 17). Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 1989.

Vernet, Eulàlia. «Els papirs arameus d’Elefantina: religió i culte d’una co-
munitat jueva preexílica i prebíblica». En: Església i comunitats jueves i cris-
tianes en el món bíblic i postbíblic. Tarragona: Associació Bíblica de Cata
lunya, 2017, p. 53-77.

VSE = Vattioni, Francesco. I sigilli ebraici [I]: Biblica 50 (1969), 357-388.
— I sigilli ebraici [II]: Augustinianum 11 (1971), 447-454.
— Sigilli ebraici [III]: Annali dell'Istituto Universitario Orientale di Napoli. 

Sezione Orientale (AION) 38 (1978), 227-254. 
Ward, William A. Index of Egyptian administrative and religious titles of the 

Middle Kingdom. Beirut: American University of Beirut, 1982.
Zayadine, Fawzi. «Une tombe du Fer II a Umm Udheinah». Syria, 62 (1985), 

p. 155-158.

Bíblies en paper

Biblia de Ferrara [Bíblia. Antic Testament Judeocastellà]. Madrid: Fundación 
José Antonio de Castro, 1996.

Bíblia de Montserrat. Montserrat: Publicacions de l’Abadia de Montserrat, 
2009.

Ribera Florit, Josep. Targum Jonatan de los profetas posteriores en tradición 
babilónica: Isaías. Madrid: CSIC, 1988.

Sabatier, Petri D. Bibliorum sacrorum Latinae versiones antiquae seu vetus 
italica, et caeterae quaecunque in codicibus mss. & antiquorum libris reperi-
ri potuerunt, quae cum vulgata Latina, & cum textu Graeco comparantur. 
(Vetus Latina). Ex Regia Reginaldi Florentain Rhemensis Typographia, 
1751.

Septuaginta. Peabody, Mass.: Hendrickson Publishers Inc, 2007.



El s -of -er i el mazk -ir: qui fa prendre el vol a les paraules	 Tamid, 18 (2023), p. 39-59 59

Manuscrits en línia

A continuació oferim una llista dels manuscrits en línia consultats, perta-
nyents a la Real Biblioteca del Monasterio de El Escorial (2008), Corpus Bi-
blia Medieval, disponibles a https://corpus.bibliamedieval.es/ (consulta: 23 se-
tembre 2022):

— Bíblia d’Arragel
— Bíblia d’Oxford
— Escorial I.i.3
— Escorial I.i.4
— Escorial I.i.5 i I.i.7
— Escorial I.i.6 i I.i.8
— Escorial I.i.19
— General Estoria





Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391). 
Alguns aspectes de la vida del call  
de Ciutat de Mallorca a través d’un testament*

Margalida Bernat i Roca

Societat Catalana d’Estudis Hebraics  ORCID: 0000-0002-1796-4223

Rebut: 27.03.2023 — Acceptat: 14.06.2023

Resum. El punt de partida d’aquest escrit és el testament de Saÿt Mili (1377), co-
negut des de temps enrere. Tot i la vàlua d’aquest document, sempre se n’ha limitat 
la lectura a un aspecte molt concret, com ara la dotació d’un hospital al call de Ciu-
tat de Mallorca. Amb aquest retorn, d’entrada, es vol intentar un apropament a altra 
informació fins ara bastant ignorada i relacionar-la amb altres dades que es troben 
disperses ençà i allà. El segon pas, s’adreça a veure què se’n desprèn, d’aquesta con-
junció, i així besllumar qualcuns dels trets del que era el dia a dia del call de Ciutat 
de Mallorca els anys immediatament anteriors a l’assalt de 1391.

Paraules clau: Regne de Mallorca, Ciutat de Mallorca, call, quotidianitat, se-
gle xiv: ca. 1391

Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391). Some insights, 
from a will, into life in the Jewish quarter of Ciutat de Mallorca

Abstract. This article is based on a document that has been known about for 
many years, the will of Saÿt Mili (1377). Despite the value of the will, only a very 

* Correspondència: Margalida Bernat i Roca. Carrer del Carme, 12, 2n, 2a. ES-07003 
Palma (Mallorca, Illes Balears). UE. Tel.: 00 34 627 959 485. A/e: mbir.57@gmail.com.

Tamid: Revista Catalana Anual d’Estudis Hebraics, 18 (2023), p. 61-103
ISSN (ed. impresa): 1138-5561 ISSN (ed. electrònica): 2013-4029
DOI: 10.2436/20.1006.01.86 https://revistes.iec.cat/index.php/tamid



62 Tamid, 18 (2023), p. 61-103	 Margalida Bernat i Roca

specific aspect of it, namely the creation of a hospital in the Jewish quarter of Ciutat 
de Mallorca, has ever been focused on. Here, we go back to the will to look more 
closely at information that has so far been largely ignored and try to link it with oth-
er data from a variety of sources. We then look to see what emerges from doing so, 
with the aim of shedding light on facets of everyday life in the Jewish quarter of 
Ciutat de Mallorca in the years immediately before the attack of 1391.

Keywords: Kingdom of Mallorca, Ciutat de Mallorca, call (Jewish quarter), eve-
ryday life, 14th century: ca. 1391

1. Introducció 

No deixa de ser curiós que la vida quotidiana de les comunitats jueves de 
l’Estat espanyol no fos objecte d’estudi de conjunt fins avançat el segle xx.1 A 
Mallorca, tot i existir diversos estudis sobre la quotidianitat al llarg de l’edat 
mitjana, s’ha hagut d’esperar encara més perquè aquest apropament s’aplicàs 
als jueus illencs.2 Si es fa excepció de determinats aspectes culturals i cientí-
fics, com ara la cartografia o la medicina, gairebé l’interès s’ha centrat princi-
palment en aspectes polítics i econòmics o en la sempre recurrent qüestió de 
conversos i la seva dissortada derivació en el grup xueta.

En principi, es pot pensar en una manca de notícies, però les notícies exis-
teixen. Les fins ara publicades no són abundoses i s’ha d’admetre que es tro-
ben molt disperses en diversitat de publicacions, sovint han servit per a l’estu-
di d’altres temes i són moltes les que encara no han sortit dels arxius. Sigui 
com sigui, a partir de les ja conegudes no se n’ha fet cap sistematització ni 
s’ha desenvolupat cap línia d’investigació continuada i constant de la quoti- 
dianitat jueva. Mai han rebut un tractament específic concret que hagi ence-
tat de bon de veres una veritable història social suficientment exemplificadora 
per traçar una imatge com més real millor. 

La tònica que generalment ha prevalgut ha estat la de mantenir tòpics i es-
tereotips ben estesos i arrelats amb tota la càrrega negativa de la major part. 
D’aquesta manera, s’ha acabat per considerar com a trets distintius el que no 
són altra cosa que curiositats o anècdotes que es poden donar en el si de qual-
sevol grup social, a la vegada que, en mostrar-les aïllades del context, s’ha di-

1. Cantera, Aspectos.
2. Maiz, Viure al marge.



Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391)	 Tamid, 18 (2023), p. 61-103 63

fuminat la vàlua que realment tenen. Un dels objectius que aquí s’espera asso-
lir és el d’obrir alguna bretxa a aquesta tònica retornant a fonts ja publicades, 
però poc treballades en aquest sentit. 

2. El document

El que aquí es vol és precisament revalorar un d’aquests documents abun-
dosament usats tant a escala local com forana i del qual pràcticament sols s’ha 
extret una única notícia, mentre que, de fet, se’n pot obtenir bastant més in-
formació de prou vàlua. Fou localitzat per E. de K. Aguiló (1859-1917),3 que 
el publicà a les planes del Bolletí de la Societat Arqueològica Luŀliana dins d’un 
interessant conjunt documental, bona part del qual relacionat amb la comu-
nitat jueva. Es tracta d’un corpus inserit en la línia d’aportacions d’aquesta 
naturalesa que es feren en el trànsit del segle xix al xx en el procés de norma-
lització historiogràfica que marcà aquest període a Mallorca. En general, no 
els acompanyà de cap comentari, ni establí cap connexió entre ells. Possible-
ment no s’ho plantejà, però també s’ha de tenir en compte que el seu llinatge 
era de convers i quina solia ser la reacció de la societat mallorquina del mo-
ment en relació amb el tema jueus/conversos/xuetes. 

El document en qüestió és l’infrautilitzat testament de Saÿt Mili,4 un 
exemple paradigmàtic d’aquest ús reduït, ja que majoritàriament sols se’n fa 
cas per la notícia de la fundació d’un hospital. Mentrestant, la resta de dades 
que aporta són obviades o, en el millor dels casos, es tracten de manera molt 
superficial.5 En definitiva, el que aquí es pretén és temptejar fins on permet 
arribar una font com aquesta en fer-ne un buidatge més exhaustiu i compro-
var si les informacions que aporta permeten besllumar, d’una part, el retrat 
d’un membre destacat en el si de la comunitat jueva de la segona mitat del se-
gle xiv, i de l’altra, captar uns instants de la vida quotidiana d’un barri que 
prest havia de desaparèixer. 

3. Costa, «N’Estanislau», p. 278-280; Rubió, «Estanislau», p. 888-891. Bibliotecari, bi- 
bliòfil, historiador i escriptor. Fou director de l’Arxiu del Regne de Mallorca i de la Biblioteca 
Provincial i va ser una autoritat en arqueologia, paleografia i història de Mallorca. 

4. Bolletí de la Societat Arqueològica Luŀliana, ix (1901-1902), p. 203-204. Vegeu la 
còpia de la transcripció a l’apèndix.

5. Cortès, Historia, vol. i, p. 80-88. L’obra fou redactada el 1944.



64 Tamid, 18 (2023), p. 61-103	 Margalida Bernat i Roca

3. L’entorn familiar 

De l'entorn familiar de Saÿt Mili, poca cosa se’n pot dir sense endinsar-se 
en una recerca documental que es deixa per a més endavant. Ara per ara, no 
se sap si Saÿt Mili era nascut a Mallorca o des d’on podia haver-hi arribat. Ara 
bé, el fet de dir-se Saÿt (forma correcta) apunta a un origen nord-africà, ja que 
es tracta d’un nom clarament àrab: Saʿ īd (= feliç), freqüent entre els jueus pro-
cedents dels nord d’Àfrica.6 Un origen també present en els noms d’altres 
membres de la família —com ara Abrafim en comptes d’Abraham; Moxí per 
Mossé. El llinatge a vegades apareix grafiat Meli, com en el cas de Magaluf 
Meli, a més de documentar-se també arabitzat com a al-Mili/al-Meli o Alme-
lli, d’acord amb la dubitativa manera d’escriure pròpia de l’època i més en an-
troponímia no llatina, i així se’l troba els anys 1385, 1387 i 1389.7 Tot plegat, 
no deixà massa lloc als dubtes. El mateix passa amb els noms femenins com 
ara Zaharon, Desson, Marrone…,8 mentre que algun altre evoca ressonàncies 
amazigues, com bé podria ser el cas d’Ommelchayr.9 

Una vegada més, es té una mostra del fenomen d’arabització per part dels 
jueus nord-africans, sense que això vulgui significar una islamització, sinó 
que suposa un doble vessant pel que fa a l’adaptació a un entorn arabòfon10 
que, a més de manifestar-se en l’antroponímia, es fa palesa en els textos he-
breus aljamiats11 en un acte mimètic fruit d’una certa invisibilitat voluntària. 
D’altra banda, els noms masculins i femenins d’origen aràbic també posen en 
relleu el costum de cercar parella dins del cercle de famílies de la mateixa pro-
cedència en una manifesta intenció de no trencar amb els orígens i mantenir 
vincles de solidaritat entre afins.

Saÿt Mili es presenta com a membre d’una família bastant extensa (figu-
ra 1). El seu pare fou Jucef Mili, mentre que la mare es deia Zoaira. Tot indica 

06. Miralles, Corpus, p. 301-336: Monedatge del call de la Ciutat de Mallorca, 1350: 
«Saÿt ben Solemaní» (f. 10v); «en Saÿt, ligador» (f. 14); «Saÿt Nayes, bestax» (f. 14v); «Saÿt ben 
Mahaluf» (f. 15); «en Saÿt, bestax» (f. 19).

07. Lozano, «Algunos documentos», p. 95 i 97.
08. Corbera-Pou, «La llengua», 427-458.
09. La manca de treballs en profunditat sobre l’onomàstica amaziga en dificulta el reco-

neixement dels noms amb un origen genuí. Vegeu Chaker, «La langue», i Felipe, Identidad, 
p. 40-41.

10. Lozano, «La lengua»; Bramon, «La llengua».
11. Busquets, «Albaranes»; Lozano, «Algunos documentos».



Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391)	 Tamid, 18 (2023), p. 61-103 65

que fou un matrimoni prolífic. Varen tenir set fills: quatre barons de nom 
Moxí, Abrafim, Vital i Saÿt, dels quals Moxí devia ser el major, i tres germa-
nes: Marrone, Desson i Morin. Marrone es casà amb Moxí Abdallac i Desson 
ho va fer amb el cosí Ayon Mili, mentre que Morin, en el moment de testar, 
figura com a donzella, ja que devia ser la més jove.

Figura 1. Xarxa familiar de Saÿt Mili (ca. 1387).
Font: Elaboració pròpia a partir d’Aguiló, «Documents curiosos»; Llompart, «Retazos», i 
Riera, «Jucef Faquim».

Jucef Mili, el pare, es dedicava al comerç i una part de la seva activitat es 
relacionava amb Itàlia. De fet, tot indica que el seu fill Vital residia a Càller i 
que amb ell constituí una societat mercantil per valor de 300 ll. a raó de 100  
i 200, respectivament, amb la intenció d’enllaçar amb Mallorca i el Magrib.12 
L’únic germà del qual es pot dir qualque cosa de cert és Abrafim Mili. Ha de 
ser el que es troba amb diferents grafies: com a Abraham ben Mili que figura 
entre els testimonis signants del testament de Dolça,13 mentre que com a 
Abrahim Almili se’l té dedicat al préstec i al comerç.14 Relacionat amb Mana-
cor, el 1365 apareix oferint fermances pels deutes d’alguns jueus d’aquesta vi-
la.15

A part del nucli familiar directe, es coneixen més individus del llinatge 
Mili. Així, se sap que el ja esmentat Ayon Mili, a més de cosí, era cunyat pel 

12. Michienzi, Majorque, p. 431.
13. Llompart, «Retazos», p. 39-41, doc. 24.
14. Maiz, Actividades.
15. Pons, Los judíos, p. 94.



66 Tamid, 18 (2023), p. 61-103	 Margalida Bernat i Roca

seu matrimoni amb Desson. El 1391 figura com a convers amb el nom de 
Gabriel tot conservant el mateix llinatge i manifestà la seva intenció de seguir 
habitant al call, on era veí de Magaluf Natjar, sempre que la majoria dels al-
tres conversos ho fessin.16 A més a més, en un «pinqàs» o llibre de comptes da-
tat el 1364, hi apareixen unes minses referències a un rabí, Se’adià Mili, dedi-
cat al préstec en associació amb Magaluf Mili i «na dona Havà».17 

Aquest Magaluf Mili, del qual es desconeix per ara quin parentiu el vincu-
lava amb Saÿt, pot ser el mateix que apareix en el monedatge de Ciutat de 
Mallorca de 1350: sembla que es dedicava amb especial interès al negoci del 
crèdit rural a títol de prestador. Així, a la segona mitat del segle xiv, arran de 
la pesta de 1348 que tanta coa va tenir, no sols s’endeutaren els pagesos, sinó 
que també ho feren les administracions municipals i precisament Magaluf 
Mili en va ser un dels principals creditors, com bé apareix en el «pinqàs» que 
se n’ha conservat.18 El 1391 ja devia ser mort, ja que en les anotacions del 8 de 
novembre d’aquest any hi figura una Vitala, conversa i identificada com la 
seva viuda. Vivia prop de Barrahon Maleli i manifestava la intenció de seguir 
vivint al call.19 D’alguna manera i segons costum, la viuda va continuar amb 
els negocis del marit, ja que al llarg de 1392 se la troba reclamant diverses 
quantitats d’alguns habitants de Sineu: 40 ll. a Guillem Suau, 13 ll. a Bernat 
Vidal, 95 ll. a Guillem Cursachs i 48 ll. als germans Guillem, Bartomeu i An-
toni Gual. Se li coneix un fill que duia el mateix nom que el pare.20 

Altres parents de Saÿt són Moixí Abdalhach com a cosí i Jucef Comprat, 
de qui en diu «consanguineo meo» sense poder dir-se en quin grau. El primer, 
a més a més, també era cunyat de Saÿt Mili en estar casat amb la seva germa-
na Marrone. El segon també estava casat, però no consta amb qui, encara que 
molt possiblement també devia ser qualcú del cercle familiar. Ambdós casos, 
així com en el ja esmentat d’Ayon Mili, són un clar exemple de matrimonis 
entre parents propers d’acord amb els principis de consolidació del llinatge 
per tal de reforçar el parentiu i d’evitar la dispersió del patrimoni.21 D’aquí la 
pràctica tan comuna de l’endogàmia, sobretot entre cosins germans,22 i el re-

16. Quadrado, La judería, p. 58, núm. 19.
17. Pérez Edició i estudi, p. 48 i 103.
18. Pérez, Edició i estudi. Es tracta precisament del registre personal de Magaluf Mili.
19. Quadrado, La judería, p. 75, núm. 108; Pérez, Edició i estudi, p. 105.
20. Maiz, Actividades, p. 505.
21. Motis, «Moral sexual», p. 74.
22. Orfali, «Influencia», p. 83.



Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391)	 Tamid, 18 (2023), p. 61-103 67

buig a contreure matrimoni fora de la comunitat per tal de «no barrejar la se-
mença santa amb dones gentils»,23 ja que és la dona qui transmet el caràcter 
jueu a la descendència reforçant-ho amb la transmissió de la tradició com a 
educadora.24 

Dels Mili/Meli posteriors a 1391-1392 se’n saben poques coses, entre les 
quals les que figuren en els registres derivats dels pregons sobre els «alberchs 
en lo Call» d’aquell any, com també en altres indrets: 

Taula 1
Família Mili (1391)

Nom hebreu Nom convers Registre Observacions

Ayon Gabriel Mili 19, 25 Prope hopitium Magaluf Natiar. 
Habitare.

Jucef Francesc Çagarriga 53, 54, 94 Prope hospitium Moxini Xulell. 
Habitare vel locare.

Dolça 54, 94
Viuda de Saÿt Mili.
Confronta amb els hospitiis de 
Mahabut Faquim i Mosse Darahi. 

Magaluf 54 Prop del hospitium de Barrahon 
Marili.

Abrafim 78 Hospitium pro indiviso amb Isaac 
Tuel.

      ? Vidala 108
Viuda de Magaluf Mili.
Prope hopitium Barrahon Maleli.
Habitare.

Font: Elaboració pròpia a partir de Quadrado, La judería. (La negreta indica l’entrada prin-
cipal.)

4. El matrimoni: na Dolça

Saÿt Mili es va casar amb Dolça, neta de Jucef Faquim, de família originà-
ria del nord d’Àfrica i nascut a Barcelona, des d’on havia vengut a residir a 

23. Assis, «El comportament», p. 37.
24. Orfali, «Influencia», p. 77.



68 Tamid, 18 (2023), p. 61-103	 Margalida Bernat i Roca

Mallorca el 1333, segons manifestava ell mateix.25 Aquest matrimoni reforça-
ria el supòsit que Saÿt Mili era també de procedència nord-africana. 

A la vegada, denota ben a les clares que era home de prou prestigi, ja que si 
no li hauria estat difícil entroncar amb la família Faquim, una de les més des-
tacades i amb més poder en el si del call de Ciutat de Mallorca, amb forts vin-
cles amb la poderosa família dels Xulell, ben present en tots els afers polítics i 
econòmics de l’aljama.26 

Figura 2. Dolça, muller de Saÿt Mili.
Font: Elaboració pròpia a partir de Llompart, «Retazos», i Riera, «Jucef Faquim».

El pare de Dolça fou Isaac Faquim, fill de Jucef Faquim i Zoaida. Mort 
l’avi el 1392, la instituí hereva universal i marmessora, juntament amb Ma-
galuf Fareig,27 en comptes de designar Mossé Faquim, el seu fill. A la vega-
da, l’àvia paterna Zoaida —que procedia de la família Xulell—, per testa-
ment de 1383, també l’havia instituïda hereva universal conjuntament amb 
 

25. Riera, «Jucef Faquim». Aquesta família se la troba amb les variants Faquí i Alfa- 
quim.

26. Rosselló i Jaudenes, «L’Aljama».
27. Riera, «Jucef Faquim», p. 82. Mossé, germà de Jucef, només rebé algunes donacions 

que segurament no el satisferen. En seria una mostra el fet que, el 1397, va presentar una 
denúncia contra ella i l’altre marmessor en què els acusava d’haver manipulat l’inventari, d’in-
compliment de l’obra pia en memòria de l’altre germà Isaac, mort ja feia anys, i de malversació 
dels béns destinats a donacions.



Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391)	 Tamid, 18 (2023), p. 61-103 69

Anneta, filla d’aquella i casada amb Samuel Natjar, a parts iguals. Ara bé, 
en cas que filla i neta morissin sense fills de legítim matrimoni, els béns 
s’havien de destinar a maridar aŀlotes pobres i a ajudar altres jueus indi-
gents.28 

Les famílies Faquim i Xulell s’enfrontaren constantment amb la no 
menys destacada família Natjar29 per tal de controlar el govern i l’adminis-
tració de l’Aljama,30 fins al punt de dividir la comunitat en dos bàndols.31 
Una pugna que va tenir un clímax àlgid entre 1377 i 1380, els anys finals 
de Saÿt Mili. Les amenaces i les disputes arribaren a tal punt que s’obligà les 
dues faccions a signar un compromís amb jurament i homenatge. Com 
moltes altres qüestions d’aquesta naturalesa, és per això que es degué pactar 
el matrimoni estratègic entre Samuel Natjar i Anneta, filla de Jucef Faquim. 
No evità, emperò, que l’enemistat seguís viva. No se sap quin fou el grau 
d’implicació de Saÿt Mili, però no se’n degué poder fer del tot escàpol (fi-
gura 3).

Figura 3. Xarxa de relacions sociofamiliars entre els Faquim i els Natjar.
Font: Elaboració pròpia a partir de Llompart, «Retazos», i Riera, «Jucef Faquim».

Mort Saÿt Mili, Dolça bàsicament havia de rebre el que estipulava la ke-
tubba, sense especificar-ne la quantia. Al marge d’aquesta obligació, Saÿt 
també li deixà alguns objectes de valor com ara «duo collana perularum ex 
 

28. Llompart, «Retazos», p. 39-44, doc. 24; Blasco, «Mujeres», p. 84. Val a dir que els 
testaments dictats per dones jueves no sovintegen; si ho fan, és en companyia del marit, d’un 
fill o d’un germà i molt manco totes soles davant un notari cristià. A més a més, en qualsevol 
dels casos, sempre figuren com a «muler de».

29. Maiz, «Els mètodes». Existeixen les variants de Natgar i Atjar.
30. Busquets, «Albaranes», p. 275-286.
31. Isaacs, Els jueus, p. 25.



70 Tamid, 18 (2023), p. 61-103	 Margalida Bernat i Roca

pulcrioribus collaribus meis». No es pot dir, emperò, que la viuda es trobàs 
econòmicament desemparada. De fet, per administrar el conjunt de béns, ha-
via de menester l’ajuda d’un procurador i aquest era Barrahon Marili —con-
vertit el 1391 amb el nom de Rafel Amat—; vivia «versus januam Templi», 
confrontant amb el corral de Jucef Faquim i prop de l’hospitium de Samuel 
Mili.32 El gruix dels béns heretats de Jucef Faquim, a falta d’altres notícies, el 
constituïen un casal a prop del portal del Temple, un pati de cases dotat de 
dos canons d’aigua —un dels quals per servici d’un micvé— en el mateix in-
dret i un seient a la sinagoga.33 

D’altra part, també era copropietària en proindivís de dos albergs que sor-
tiren a subhasta per tal d’eixugar els deutes del seu oncle Mossé Faquim, l’al-
tre copropietari, absent de Mallorca. El maig de 1391, Moxí Abdalhach com-
prà en nom de Dolça —n’era cunyat per matrimoni amb Marrone Mili— la 
mitat que li mancava de l’anomenat alberg major, situat prop del portal major 
del call. Una operació comprensible, ja que a «la part sobirana del dit alberch 
habita la dita Dolça», molt possiblement el mateix lloc on havia viscut amb 
Saÿt Mili, veïnada de Mahabut Faquim.34 El juliol del mateix any es va ven-
dre la mitat del que es deia alberg menor confrontant amb l’anterior amb «exi-
tum in dicto Vico Maior cum gradario lapideo» —l’actual carrer de Monti
sion—, de domini directe del paborde de Tarragona i gravat amb un cens de 
125 ll. anuals; la mitat de Mossé Faquim la comprà Maiam, viuda d’Abrafim 
Fatzuatí.35

A més a més, com tantes altres viudes jueves,36 Dolça continuà amb alguns 
dels negocis familiars, per la qual cosa se la troba reclamant deutes econòmics 
i recuperant préstecs de jueus i de cristians per igual. D’aquí que se la trobi 
ocupada en aquests quefers en associació amb altres persones, com bé ho de-
mostra aquest exemple:37

32. Quadrado, La judería, p. 65, núm. 54.
33. Riera, «Jucef Faquim», p. 83 i 88. El micvé es va segregar, ja que Jucef Faquim el 

deixà a la comunitat per a ús gratuït de tothom, mentre que el seient fou tret a subhasta.
34. Quadrado, La judería, p. 72, núm. 94.
35. Arxiu Municipal de Palma, còdex 1, f. 160-164, a: Montaner, Gente, p. 39-41 i 

97, apèndix iv.
36. Hinojosa, Los judíos; García, Vivir.
37. Maiz, Actividades, vol. ii, p. 572, doc. 1096.



Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391)	 Tamid, 18 (2023), p. 61-103 71

Taula 2
Exemple de l’activitat econòmica de Dolça

Noms Transacció
Quantitat

Altres
ll. s. d.

Julià d’Oscha 
Moxí Natiar - 
Gabriel Fuster - 
Maria de Pau, viuda 
d’Abrahim Faznuati 
Dolça, dona [sic] de 
Saÿt Mili

Préstec: Guillem Ponç,  
de S’Alcatzena

34

Préstec: Antoni Guillemons 39 7
Préstec: Antoni Buades 40
Préstec: Andreu Palau 23

Guillem Ponç 200 quartans 
d’oli

Font: Elaboració pròpia a partir de Maiz, Aspectos económicos.

El mateix es pot dir de la viuda de l’actiu Magaluf Meli, mort després de 
1391. Convertida amb el nom de Vidala, també seguí actuant en el negoci 
dels préstecs, manejant algunes quantitats de consideració, sobretot a la vila 
de Sineu. En aquesta vila va fer reclamacions de deutes de Guillem Gual per 
valor de 40 ll.; de Bernat Vidal, 13 ll.; de Guillem Cursach, 95 ll., així com 
dels germans Guillem, Bartomeu i Antoni Gual, 48 ll.38 

5. Les activitats familiars

Com tants altres jueus, Saÿt Mili i la seva família s’ocupaven de les activi-
tats comercials, principalment en terres nord-africanes, a través de parents i 
socis. De tot plegat es desprèn que es dedicaven al negoci del préstec i al co-
merç amb la xarxa familiar com a base.39 Això explica per què, en el testa-
ment, en xerrar d’Ayon Mili, s’especificà que «nunc in loco de Hone terra sar-
racenorum» i, en fer-ho d’Abrafim Mili, igualment es comentà que «nunc in 
loco de Alger terra sarracenorum commoranti», tot fent palesa una estada de 
llarga durada. Hona era el port de Tilimsen per al comerç amb Tafilalet i el 
Sudan, que enllaçava amb la ruta de l’or.

38. Maiz, Actividades, vol. i, p. 500-508, taula xii.
39. Gutwirth, «El comercio», p. 205.



72 Tamid, 18 (2023), p. 61-103	 Margalida Bernat i Roca

De les activitats de Saÿt Mili —que apareix com a Melli— se’n té una pri-
mera notícia en un Llibre de la Taula de Canvi Reial, de 1330, on hi ha un re-
gistre de deute per valor de 2 ll., 5 s. i 4 d.40 De les activitats mercantils i del 
contacte amb altres indrets en pot ser una bona mostra l’acta de reclamació 
presentada davant la Cancelleria Reial el 20 de març de 1377, pocs mesos 
abans de dictar testament, contra Manfré de Claramunt, almirall de Sicília. 
La causa n’era l’atac d’una galiota contra la fusta del patró mallorquí Pere 
Joan, a la mar de Tunis. L’embarcació anava armada i transportava una càrre-
ga de mercaderies pertanyents a Saÿt i Magaluf Mili, Jucef i Mahabub Fa-
quim, i Alaftà Cohen. Un cop capturada, fou conduïda a Trapani41 en un 
context d’inestabilitat determinat per l’entronització de la reina Maria a Sicí-
lia, que tant desagradà Pere IV d’Aragó. 

L’acció s’ha de veure com un atac corsari justificat per les prohibicions de 
mercadejar amb els països musulmans, uns atacs més greus perquè els merca-
ders eren jueus, als quals se solia acusar de tràfic de «coses vedades» i, a més a 
més, en aquest cas, s’argumentà que eren jueus tunisencs.42 Aquesta identifi-
cació pot respondre al fet que Jucef Faquim freqüentàs els ports tunisencs, 
però també podria derivar del fet que, juntament amb altres comerciants, tots 
ciutadans de Mallorca, operava en la majoria dels ports del Magrib. A tal efec-
te, formaven part de diverses associacions que havien de garantir no tant els 
rendiments del capital com la seguretat del transport. En aquest sentit, tal 
com es documenta el 1350, Jucef Faquim i quinze jueus mallorquins més eren 
membres de l’Ordenació d’Alger i el 1356 apareix a l’Ordinació de Mostaga-
nem i Mazagran, a la qual pertanyien setze més.43 Com es pot comprovar, 
bona part dels negocis familiars es relacionaven amb el comerç internacional 
de llarga distància. De totes maneres, també operaven a menor escala o així 
ho feien alguns. Aquest seria, en part, el cas de Jucef Comprat, a qui Saÿt Mili 
qualificava de «consanguineo meo», que tant traficava amb sacs de cotó44 
com amb esclaus amb destí a Alger.45

Tot i que se li ha de suposar una posició econòmica benestant, sembla ser 
que va tenir alguns problemes en el tema de la fiscalitat, si bé no era l’únic ni 

40. Mercader, La Banca, vol. ii, Fuentes documentales, p. 78.
41. Riera, «Jucef Faquim», p. 81-95.
42. López, La Corona, p. 661.
43. López, «Las asociaciones».
44. Pons, Los judíos, vol. i, p. 187.
45. Sastre, «Notas», p. 112.



Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391)	 Tamid, 18 (2023), p. 61-103 73

un fet excepcional. Així ho indica el fet que el 8 de juliol de 1336, Faraig ben 
Mussa i Saÿt Mili, mercaders, declaraven que, des de més de dotze anys enre-
re, el call mantenia un deute flotant superior a les 60.000 lliures i en respon-
sabilitzaven l’administració dels secretaris que havien regit la comunitat du-
rant aquest temps. El 15 de juliol de 1336 un grup format per onze jueus 
destacats, entre els quals Saÿt Mili, es queixaven de la degradació econòmica 
que patia el call de Mallorca, situació que atribuïen als pagaments que es feien 
al rei agreujada pel fet que entre els creditors n’hi havia que es declaraven in-
solvents malgrat posseir béns mobles. Proposaven remeiar-ho bé sotmetent-los 
a morabatins censuals bé facilitant que es poguessin vendre llurs albergs.46 No 
consta que la proposta es dugués a la pràctica, però la veritat és que queixes i 
protestes no s’aturaren. El que sí que se sap del cert és que, a la llista de deutes 
fiscals dels jueus de Mallorca de 1339, hi figura «En Saÿt Mellí» ja que havia 
d’eixugar la quantitat gens menyspreable de 238 ll., 6 s. i 7 d.47 

Saÿt Mili participà en altres comissions i així, el 1336, va ser un dels nota-
bles que donà suport a la petició per elegir nous secretaris de l’aljama. El mo-
tiu era que els presents donaven peu a dissensions i desgovern.48 

6. El testament

No se sap la data certa de la mort de Saÿt Mili, però en tot cas degué ser 
després de 1386 i abans o el mateix 1391, perquè el 21 d’octubre d’aquest any 
la seva muller Dolça ja figura com a viuda.49 Havia atorgat testament el  
16 d’agost de 1377. Per més que l’aljama de Mallorca estava autoritzada a re-
dactar contractes matrimonials i testaments per part dels seus funcionaris i a 
redactar-los en hebreu,50 no hi ha res d’estrany a trobar documents que recu-
llen actes generats per membres de la comunitat jueva escrits en llatí o en ca-
talà, produïts per cristians i segons els models normals de la societat cristiana. 
Aquest és el cas del testament de Saÿt Mili, dictat en presència de vuit testi-

46. Pons, Los judíos, vol. i, p. 20-23, 153 i 155.
47. Rosselló, «Deutes fiscals», p. 90.
48. Pons, Los judíos, vol. i, p. 19.
49. Quadrado, La judería, p. 65, núm. 54; p. 72, núm. 94. Pérez, Edició i estudi, p. 47. 

Llompart fa participar Saÿt Mili com a testimoni en un document de 1386 sobre la Confraria 
de Cabbarim: Llompart, «Retazos», p. 21-44.

50. Pérez, Edició i estudi, p. 19.



74 Tamid, 18 (2023), p. 61-103	 Margalida Bernat i Roca

monis jueus, però redactat en llatí, autenticat pel notari Nicolau Prohom, del 
qual se sap que va començar a exercir el 1368 mentre que la darrera documen-
tació que se li coneix és de 1404.51 

La forma de transmissió de l’herència en el si de les comunitats jueves es 
troba clarament definida («Bamidbar» / Nombres, xxvvii, 8-11; «Devarim» / 
Deuteronomi, xxi, 12-17). S’estableix que passa de pares a fills barons i que el 
primogènit rep el doble que la resta de germans. Si no hi ha un fill, pertoca a 
les filles, als germans del testador, als oncles paterns o als parents més propers. 
En principi, els jueus no estan obligats a fer testament per escrit, tal com es 
recull a la Mixnà, Guittín 13a i Bava Batra, 151a,52 costum que anà canviant 
amb el temps, bé per influència d’altres societats, bé perquè anaren apareixent 
fórmules que permetien instituir hereu qualcú que no hi estava legitimat, la 
qual cosa es regulà a través del Talmud i de la legislació rabínica.53 

Segons Salomó ben Adret, el testament es formulava oralment perquè «les 
paraules d’una persona moribunda són tan vàlides com si haguessin estat 
escrites i lliurades».54 Malgrat la redacció en llatí, d’acord amb la tipologia fi-
xada pel Séfer ha-shetarot de Yehudah bar Barzilay, rabí de Barcelona, el testa-
ment —savaah— de Saÿt Mili sembla respondre al supòsit matenat-shekhiv-
me-ra’ o tsavaat-shekhiv-me-ra’, l’expressió de la seva voluntat davant el fet de 
patir una malaltia amb perill de mort i així ho feu constar quan declarà «gravi 
detentus infirmitate de qua mori timeo».55 Per això, no s’ha de deixar de ban-
da la possibilitat que, tot i haver-lo redactat un notari cristià, fos un testament 
obert de caràcter nuncupatiu: primer es pogué exposar de paraula per ser  
escrit posteriorment, en un model que va ser bastant freqüent a la Corona 
d’Aragó.

Com bé es pot veure a la figura 4, Saÿt Mili organitzà les seves darreres 
voluntats en tres blocs clarament diferenciats, destacant la meticulositat apli-
cada a l’apartat de deixes pies. El primer està format íntegrament per famili-
ars, i un altre inclou alguns amics i altres persones amb les quals tenia algun 
vincle que no es pot precisar. El tercer, en canvi, s’ha de relacionar amb el heq- 

51. Planas, «Los notarios», p. 83.
52. Blasco, «Mujeres», p. 80.
53. Goldstein, Derecho, p. 442.
54. Feliu, «Salomó», p. 50.
55. Motis, Ordenamiento, p. 2520-2524; Motis, «Reflexiones», p. 42; Motis, La do- 

cumentación, p. 257, núm. 49; Feliu, «La cultura», p. 128. Del Séfer ha-shetarot n’hi ha una 
edició de Shlomo Halberstam, Berlín, 1893.



Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391)	 Tamid, 18 (2023), p. 61-103 75

deix o donació caritativa aplicable a usos diversos que es podia fer tant en vida 
com en mort, mitjançant la qual es deixaven uns béns en forma de rendes, 
propietats, etc., i es designaven uns administradors per a destinar-los a una fi-
nalitat concreta. Aquest significat, emperò, va anar canviant al llarg del temps 
i ja al segle xiv s’anà especialitzant l’aplicació d’aquests llegats a finalitats molt 
concretes. El testament de Saÿt Mili és un bon exemple d’aquesta evolució.

Figura 4. Estructura del testament de Saÿt Mili (1377).
Font: Elaboració pròpia a partir de Quadrado, La judería, i Llompart, «Retazos».

7. Els familiars

Saÿt Mili designà un hereu universal per disposar llavors una sèrie de lle-
gats en favor d’altres membres de la família d’acord amb el costum de l’èpo-
ca. 

7.1. Beneficiaris principals

En aquest grup s’inclouen totes aquelles persones amb una relació de pa-
rentiu amb el testador, tant per consanguinitat com per afinitat.

L’hereu universal: Saÿt Mili morí sense descendència i en fou hereu uni-
versal Moxí, l’únic germà baró. És la darrera disposició que apareix, just abans 
de la seva signatura i la dels testimonis.56 

56. Clàusula [36]. Les clàusules del testament —en apèndix— s’han numerat entre clau- 
dàtors per a una millor localització.



76 Tamid, 18 (2023), p. 61-103	 Margalida Bernat i Roca

Dolça, la viuda: El que s’havia estipulat a la ketubbà57 amb referència ex-
pressa del dot —nedunya—, més dos collarets de perles.58 

Germans i consanguinis: Familiars com la mare, les germanes, altres pa-
rents, amb els respectius cònjuges i fills, si n’hi havia. En aquest cas són dotze 
i no sembla que se seguís cap criteri especial en expressar la deixa que se’ls feia 
en moneda, fins a un total de 495 ll. amb la condició quasi general que guar-
dassin el dol corresponent. 

La quantitat major és de 100 ll. i se’n beneficiaren Zaharon, sa mare, a més 
de l’usdefruit de les cambres on sempre havia viscut, si bé condicionat al fet 
que els marmessors en decidissin una eventual venda,59 i la seva germana Mo-
rim, la més jove, encara donzella.60 

Amb la quantitat de 55 ll. es varen veure agraciades les dues germanes 
Marrone i Desson, casades respectivament amb Maxí Abdalach i Ayhon 
Mili,61 idèntica quantitat que va rebre Josef Comprat, a qui qualificà de «con-
sanguineo meo», sempre que no dugués roba de dol ni ell ni la seva dona ni la 
resta de seva família.62 Vivia al carrer de les Tavernes.63

La tieta Ommelchayr havia de rebre 50 ll.64 
Ayhon Mili, cosí a més de cunyat, i Vidal Mili, un altre possible cosí, foren 

legataris de 25 ll. per hom.65 
Finalment, en aquest grup, Abrafim Mili i la seva dona Zaharon reberen 

15 ll. cadascun.66

57. Cantera, «La “Ketuba”». Les kĕṯubboṯ mallorquines conegudes són molt poques. 
Veg. Aguiló, «Traducción»; Bernat, «Ketubab»; González, «Un contracte».

58. Clàusula [32]: perularum per perlarum, tot i que en llatí clàssic seria magarita -æ, 
directament del grec.

59. Clàusula [21].
60. Clàusula [20].
61. Clàusules [20] i [21].
62. Clàusula [26].
63. Quadrado, La judería, p. 67, núm. 69.
64. Clàusula [17].
65. Clàusules [27] i [28].
66. Clàusula [16].



Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391)	 Tamid, 18 (2023), p. 61-103 77

Taula 3
Resum de les deixes principals de Saÿt Mili

Nom Relació Llegat

Zaharon Mare 100 ll.
«usumfructum staticum et 
habitationem hospitii mei in 
quo ego habito»

Abrafim Mili Germà 15 ll. «pro vestibus lugubribus»
Zaharon Muller d’Abrafim Mili 10 ll. «pro vestibus lugubribu»
Morim Germana, donzella 100 ll. 

Marrone Germana, muller  
de Moxí Abdalach 55 ll. 

Desson Germana, muller 
d’Ayhon Mili 55 ll. «duere vestibus luctus»

Josef Comprat «Consanguineo meo» «induere se, uxorem et famili-
am suam, vestibus luctus»

Ommelchayr «Amite mee» (tieta) 50 ll.
Vidal Mili Cosí? 25 ll. «pro vestibus lugubribtis»

Ayhon Mili
Cosí/cunyat per 
matrimoni amb 
Desson

25 ll.

Font: Elaboració pròpia a partir de Quadrado, La judería.

7.2. Altres beneficiaris: amics i entorn proper 

Es tracta d’un reduït grup de només cinc persones que devien ser objecte d’una 
especial estima. El testador ho volgué demostrar i se’ls assignà alguna quantitat. 

Taula 4
Resum d’altres deixes de Saÿt Mili

Nom Llegat
Desson Muller d’en Duran, didaler 10 ll.

«amore Dei»
Fills de Desson 5 ll.
Moxí Porter del call 10 ll.
Efraim ben Jucef 5 ll.

Font: Elaboració pròpia a partir d’Aguiló, «Documents curiosos».



78 Tamid, 18 (2023), p. 61-103	 Margalida Bernat i Roca

L’única cosa mereixedora d’un comentari és la deixa a Moxí. No hi ha 
dubte que es tracta d’un personatge de certa importància pel seu paper de 
guardià de la porta del call en nom de l’aljama, de tal manera que el lloguer 
del seu habitatge l’assumia la comunitat i no devia ser un fet estrany que se li 
assignàs alguna deixa. De totes maneres, en aquest cas, el fet que Saÿt Mili 
tengués ca seva just devora la porta del call hi degué influir d’una manera 
particular. 

7.3. Les deixes pies 

En el si del judaisme s’incideix reiteradament en l’obligació de donar ajut a 
qui l’ha de menester, obligació que es podria interpretar com a sinònima de la 
caritat cristiana, però, de fet, no existeix una paraula concreta per denominar-
la. Per això, hi ha el costum d’emprar el concepte tsedaqà, per més que el sig-
nificat real és el de justícia o rectitud. La denominació es fonamenta en el 
principi que la riquesa és un préstec que Déu fa i que aquells que se’n veuen 
afavorits tenen el deure de compartir-la amb els qui no en gaudeixen. L’ex-
pressió tsedaqà, emperò, no es limita a una ajuda material —doblers— dirigi-
da als vius i pobres, sinó que és extensiva a rics i a morts amb altres formes 
d’assistència. És el que se’n diu gemilut hasadim o actes de bondat generosa 
que condueixen a l’expiació.67 

En aquest sentit, a més de poder deixar certes quantitats destinades a l’al-
moina directa, també se’n poden fer de dedicades a determinades institucions 
o a fundacions que contribueixin a subvenir a mancances o necessitats. Com 
és ben sabut, per a una comunitat jueva hi ha una sèrie d’institucions impres-
cindibles que se solien crear sempre seguint un mateix ordre: el micvé o bany 
ritual; la sinagoga o lloc de congregació; l’escola on estudiar el Talmud Torà i, 
en últim extrem, el cementeri. Aquestes donacions caritatives eren el heqdeix, 
de difícil traducció a causa de la diversitat de matisos que se li ha donat, so-
bretot entre els segles xiii i xv. En general, significa allò que està consagrat,68 
encara que també es pot entendre com a almoina.69 Es pot manifestar amb 

67. Jacobs, «Charity»; Martínez, «Una esquina».
68. En origen, propietat consagrada, propietat dedicada a les necessitats del Temple i, 

amb el temps, va passar a significar propietat reservada per a finalitats caritatives. Vegeu Levi-
tats, «Hekdesh» (https://www.jewishvirtuallibrary.org/hekdesh).

69. Álvarez, Físic e cirurgià, p. 137-142.



Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391)	 Tamid, 18 (2023), p. 61-103 79

una fundació pietosa fruit de la tsedaqah —justícia, rectitud—, en una dinà-
mica de comunitat que reforça la cohesió i la permanència del grup.70 S’apli-
cava a llegats com per exemple remeiar la pobresa de les donzelles sense dot, o 
educar nins pobres, a partir d’unes rendes o propietats, i el legatari especifica-
va quina era l’obra de caritat concreta que volia que es dugués a terme i en de-
signava uns administradors.

Per al cas de Ciutat de Mallorca, el coneixement de tot plegat és bastant 
difús i incomplet, encara que en diferents graus entre els uns i els altres. En 
aquest sentit, el contengut del testament de Saÿt Mili proporciona informa
cions valuoses i s’hi recullen pràcticament totes aquelles almoines que en 
aquell moment eren les més comunes i se n’indiquen els diferents usos. 

Les disposicions d’aquest bloc, per les seves característiques particulars, 
mereixen ser objecte d’un tractament específic. Si les exposades primer respo-
nen a allò acostumat pel que fa a membres de la família i altres persones pro-
peres, les que resten per comentar s’han de veure com a incloses en la catego-
ria de les destinades a subvenir a determinades necessitats de la comunitat o a 
coŀlaborar a remeiar-les, en el que es poden entendre com a obres pies. 

7.4. Sinagoga i escoles

Una sinagoga —bet ha-Keneset o casa d’oració— és qualque cosa més que 
un espai litúrgic i va néixer arran de la desaparició del Temple. És propietat de 
la comunitat i agombola activitats com sala de reunions, aixopluc de viatgers, 
centre social, tribunal rabínic —Bet-Din—, lloc on hi ha el bany ritual —mic- 
vé— i, molt important, centre educatiu —Bet-Midrás—, fins al punt que si-
nagoga i escola actuen com a sinònims, ja que a la primera s’hi guarden els 
llibres de la Torà i a la segona s’hi estudien els seus infinits matisos. 

Després de la confiscació, el 1315, de la primera Sinagoga Major, durant 
un període bastant llarg el call de Ciutat de Mallorca no va tenir cap lloc 
d’oració. Amb tot, en temps de Saÿt Mili, hi hagué dues sinagogues, ambdues 
fruit de la iniciativa privada, malgrat existir el permís per a la construcció 
d’una de pública, que no s’arribà a erigir per la forta oposició del bisbat. En 
una data per ara indeterminada —posterior a 1331 i propera a 1335—, se 

70. Denjean, Sibon i Soussen, «Charité bien ordonnée».



80 Tamid, 18 (2023), p. 61-103	 Margalida Bernat i Roca

n’obrí una de situada a l’actual carrer de la Posada de Montserrat, seguida cap 
al 1377 d’una altra al carrer de la Pelleria o Pelleteria.71 

Tot i aquest diferent emplaçament, no sempre és factible saber amb se- 
guretat si les poques dades a l’abast pertanyen a una o a l’altra. Una de les 
fonts que en proporcionen qualque informació són els pregons de 1391 sobre 
la voluntat dels conversos de seguir residint o no en el malbaratat call. Així  
se sap, per exemple, que Samuel d’Oscha —Andreu Rossinyol— i Nathan 
d’Oscha —Pere Vidal— tenien cada un casa i algorfes «prope synagogam 
Calli majoric[ensis]»,72 una referència que no permet precisar a quina de les 
dues aŀludeix. 

La del carrer de la Posada de Montserrat va ser coneguda com a Sinagoga 
Major. Tenia sortida a dos carrers: la principal, al «vico maior», i la de la part 
del darrere cap al carrer actual de la Torre de l’Amor. Un dels seus confron-
tants era «cum vico dicto d’en Magaluff Mili» i prop hi havia l’«hospitium» 
del sastre Mosse Darahi i tres algorfes que confrontaven amb l’«hospitium» de 
Mahabut Faquim i amb el de Dolça, viuda de Saÿt Mili, que d’aquesta mane-
ra compareix com a veïnat proper a la Sinagoga Major.73 Com ja s’ha vist, en 
qualque moment Dolça passà a viure en un dels dos albergs de devora del por-
tal major del call, dels quals era copropietària. 

A l’actual carrer de la Pelleteria, s’hi situava la d’Aaron Mahani —l’Aaron 
Mani de la documentació. Mort l’any 1370, per disposició testamentària dei-
xà un «hospicium» que tenia perquè es destinàs a sinagoga. Els marmessors 
atenyeren aquesta voluntat i va ser coneguda indistintament com a Sinagoga 
Menor o Sinagoga Nova, per la qual cosa el carrer de la Pelleteria també va ser 
conegut amb aquests noms.74 

Saÿt Mili tengué molt en compte que les sinagogues eren dues i posà es-
ment al fet que cada una fos objecte de llegats específics: 

— Sinagoga Major. Li assignà 60 s. per als «capelans», 20 s. per als servi-
dors de l’escola, més una llàntia de les més belles que tengués amb 20 quar-
tans d’oli perquè pogués estar encesa en llaor a Déu.75 

71. Bernat, «El call», p. 134, fig. 3, i p. 135-136, fig. 5 i 6; Bernat, «Llocs perduts», 
p. 31-37.

72. Quadrado, La judería, p. 61, núm. 34 i 35.
73. Quadrado, La judería, p. 65, núm. 54, i p. 72, núm. 94.
74. Bernat, «“En Mallorques han venguts de Portugal”», p. 80.
75. Clàusules [5], [6] i [7].



Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391)	 Tamid, 18 (2023), p. 61-103 81

— Sinagoga Menor. Es va veure beneficiada amb 40 s. per al «capellà»,  
10 s. per als servidors de l’escola i una altra llàntia també amb 20 quartans 
d’oli.76 

El fet que una es veiés més afavorida que l’altra només tal vegada es pot 
atribuir al fet que Saÿt Mili devia freqüentar més la Sinagoga Major per raons 
de proximitat.77 L’assignació de certes quantitats en metàŀlic al rabí i la res- 
ta de personal d’una sinagoga era una pràctica habitual. Pel que fa a les llàn- 
ties previstes, s’ha de relacionar amb l’«Aron ha-Qodeix», Arca Sagrada o 
Arca de la Llei, el lloc de la sinagoga on es guarda el Sefer Torà. Pot ser una 
arca, un armari o un altre espai —un nínxol— tancat amb una cortina i sem-
pre se situa al hakhal o paret est, cap a Jerusalem. 

Davant aquest receptacle, hi crema la «Ner Tamid» o llum perpètua. En-
cesa a tota hora, serveix per a memòria del «sancta sanctorum» del Temple de 
Salomó, així com a recordatori de la presència divina i la sacralitat del lloc.78 
Aquesta llum es mantenia gràcies als llegats dels jueus més pietosos i l’oli que 
s’hi destinava havia de ser verge, fet a morter i no a molí, ja que així generava 
menys fum. El «Ner Tamid» no té per què ser una llàntia única. En aquest 
sentit, pel testament de Jucef Faquim se sap que, precisament a la Sinagoga 
Major, n’hi havia quatre, per a les quals deixa també 40 quartans d’oli que, 
d’aquesta manera, es mostra com una quantitat habitual en coincidir amb la 
que hi destinà Saÿt Mili.79 Com a mostra de pietat, aquest tipus de deixes eren 
freqüents entre els jueus, tant de l’illa com d’altres indrets catalans.80 

7.5. L’hospital 

De fet, el que es digui en aquest apartat és un vessant més de l’atenció als 
pobres. Si se li dona entitat separada és perquè, des de sempre, ha estat l’únic 
punt del testament de Saÿt Mili al qual s’ha prestat atenció, sotaposant els al-
tres, potser no tan cridaners, malgrat ser igualment remarcables.

Saÿt Mili establí la creació d’un hospital, per més que aquest significat no 
s’ajusta del tot al de la paraula original i se n’ha de veure el perquè. Per co-

76. Clàusules [8], [9] i [10].
77. Quadrado, La judería, p. 65, núm. 54, i p. 72, núm. 94.
78. Ex 27,20-21.
79. Riera, «Jucef Faquim», p. 85.
80. Llobet, «Dos testaments», doc. ii.



82 Tamid, 18 (2023), p. 61-103	 Margalida Bernat i Roca

mençar, el concepte d’hospital medieval, per més que ja es tracti del segle xiv, 
encara no es correspon al que progressivament se li ha anat donant. En gene-
ral, s’aplicava aquest nom al lloc on s’aixoplugaven aquelles persones que no 
tenien casa i/o es trobaven generalment al límit o ja directament fora de la so-
cietat. Podien ser pobres, vells sense família, rodamons, dones desarrelades…, 
encara que també estenia la seva empara a pelegrins, viatgers de pocs recursos 
i, si era el cas, a persones afectades de malalties o amb problemes mentals, així 
com a nadons abandonats. 

Començaren sent simples cases on s’amuntegaven els asilats i, en els casos 
dels malalts, l’atenció es limitava més a esperar la mort que no al guariment. 
En el si de la societat cristiana, acabaren per adoptar la fórmula d’una nau 
única, amb separació de sexes, amb llits no sempre individuals, amb una ca-
pella petita i qualque espai addicional on tenir uns fogons. Generalment, es 
creaven a iniciativa de l’Església, però també n’hi havia d’iniciativa privada 
com a part de les pràctiques de caritat per a la salvació de la pròpia ànima.

Aquest model d’institució era bastant aliè a la cultura jueva, per més que ha-
via de donar resposta a idèntiques necessitats que en la societat cristiana dins un 
marc demogràfic comparativament més dens. D’aquí que, igual o en imitació 
del món cristià, també se creàs un tipus d’institució per prestar ajut als més  
desafavorits. Ara bé, això no tingué lloc fins ben avançada l’edat mitjana, sembla 
que només a les comunitats jueves europees i especialment per a ús dels vells.81 

Dins d’aquest marc, l’exemple més pregon que sempre es treu a rotlle és el 
de l’hospital jueu de Barcelona, objecte d’un debat encara no del tot resolt.82 
En resum, tot indica que va ser fundat per Samuel ben Isaac Ha-Sardí —dit 
Llobell Cerdán († 1256-1257)— i que es trobava al carrer Marlet del call. 
Creat a la primera mitat del segle xiii, el 1385 sembla que seguia en actiu, 
conclusió derivada d’una làpida que informa de l’existència d’un «Heqdeix», 
interpretat com a hospital per a pobres,83 sans o malalts, indistintament.

D’acord amb aquest costum segons el qual les persones pietoses destinaven 
una propietat per consagrar-la a Déu en benefici d’altres persones pobres i ne-
cessitades, Saÿt Mili dicta fins a quatre clàusules amb aquesta intenció. En la 
primera, ordenava que dels seus béns es compràs un «hospitium» en alou per 
valor de fins a 300 ll. on hi hagués per sempre preparats cinc llits amb els seus 

81. Minois, Historia. Per a una visió general, veg. Solís, «Ciudad».
82. Jáuregui, «El heqdeix».
83. Cardoner, «El “Hospital”».



Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391)	 Tamid, 18 (2023), p. 61-103 83

paraments i altres mobles necessaris. Per tal que estàs en condicions en tot 
moment, hi destinava 10 ll., que administrarien els marmessors que designàs, 
més 25 quarteres de blat per a l’alimentació dels aixoplugats i 10 ll. més de 
censals per vestir-los.84 Com es veu, una lectura un poc acurada de la primera 
de les disposicions obliga a introduir un petit matís a la interpretació que sem-
pre s’ha fet d’aquesta clàusula, ja que el que fa Saÿt Mili és assignar 300 ll. 
—una quantitat prou significativa— per adquirir una casa dins del call, no 
deixar-ne una que ja tengués, com sempre s’ha volgut suposar. 

En un altre sentit, és important fixar-se en el fet que disposa que l’admi-
nistració d’aquest hospital ha d’estar en mans dels marmessors que nomeni. 
Tot i ser una fórmula corrent, en aquest cas se n’ha de fer alguna reflexió. Els 
triats foren Abrahim Mili i Jucef Faquim, i morts aquests, els que les autori-
tats determinassin. Ara bé, la designació de Jucef Faquim és la causa del que 
pot parèixer una digressió.

Curiosament, per carta datada a Barcelona d’1 d’abril de 1378, Jucef Fa-
quim va obtenir llicència per a edificar i construir un hospital al call, a comp-
te seu. S’havia de bastir en el termini dels dos anys següents i el lloc escollit 
era un «hospitium» comprat per a tal fi.85 

La qüestió és que, com s’ha vist, Jucef Faquim era un dels encarregats que 
les voluntats de Saÿt Mili fossin complides i, entre elles, la de la fundació i ad-
ministració de l’hospital. Si va arribar a funcionar, no se sap, ja que no se’l 
torna a trobar esmentat. En canvi, un any després del testament de Saÿt Mili, 
se sap que Jucef Faquim n’aixeca un pel seu propi compte i consta que aquest 
sí que entrà en funcions, ja que se’n tenen unes poques notícies més. Per dades 
de 1391, es pot dir que se situava davant la propietat indivisa de Mardufay 
Mandil —Gabriel Carbó— i Maimó Xulell —Francesc Garriga—, ja mort, i 
prop de la de Floreta, dona de Mossé Faquim.86 S’ha de suposar, per tant, que 
va estar obert almanco uns deu anys. 

Tot condueix a pensar si l’absència de notícies de l’hospital de Saÿt Mili 
s’ha d’atribuir al fet que el seu marmessor Jucef Faquim procedí efectivament 
a fundar l’hospital que el testador havia disposat i que va tenir un curt perío-
de de funcionament, que en fundà un de propi, o que, en detriment de la vo-
luntat de Saÿt Mili, se’l conegué pel nom de l’administrador en comptes del 

84. Clàusules [22], [23], [24] i [25].
85. Rosselló, «Notes històriques»; Riera, «Jucef Faquim», p. 85.
86. Quadrado, La judería, p. 63, núm. 42, i p. 69, núm. 79.



84 Tamid, 18 (2023), p. 61-103	 Margalida Bernat i Roca

nom del fundador. En cas de ser certa la darrera de les opcions, encaixaria 
perfectament amb la trajectòria personal de Jucef Faquim, sempre centrat a 
mantenir-se en una posició social i econòmica de primera fila. D’aquesta ma-
nera, hauria aprofitat el compromís de Saÿt Mili per a fer prevaler els seus in-
teressos, ja que el fet de treure de la vista els desvalguts per pobresa, malaltia o 
ambdues coses i que podien derivar en elements conflictius era una bona pro-
moció personal, tot servint-se d’una motivació religiosa aliena.87

7.6. Les confraries

És aquest un dels altres aspectes rellevants del testament que no s’ha atès, 
per més que a Ciutat de Mallorca n’hi hagué d’acord amb el patró habitual de 
les aljames. En el si de les comunitats jueves, el que avui en dia se’n diu «servi-
cis socials» eren majoritàriament una qüestió privada i es duien a terme a tra-
vés d’accions particulars, sense que això signifiqui que no hi hagués iniciati-
ves comunitàries. Aquestes accions no formaven part del hekdesh, però se’n 
nodrien. Una fórmula habitual de canalitzar-ho eren les confraries en tant 
que societats benèfiques dins de la línia dels haburôt (havrá, en singular).88 

En aquestes confraries, emperò, a diferència de les cristianes, més que pre- 
valer els aspectes religiosos, el protagonisme el tenien els aspectes de caire social,  
i hi havia aljames que en tenien una bona munió, com ara la de Saragossa.89  

87. Castillo, «De solidaritats», p. 186.
88. En origen, aquesta paraula volia dir separat o segregat i s’aplicava a grups com els 

fariseus. Amb el temps, passà a les associacions caritatives o d’ajuda en tant que duia implícit 
el concepte de fratria (del grec φρατρία, germanor, derivada de φρατήρ, germà).

89. Cantera, «Cofradías»; Blasco, «Instituciones (1)» i «Instituciones (2)», bastí l’enu- 
meració d’algunes de les més notòries:

— Destinades als obres: «Osei Hesed», per assistir pobres i dotar donzelles; «Malbisei ‘Aru- 
mim» o vestir els despullats.

— Destinades als malalts: «Biqur Holim», visitar els malalts; «Somerei Holim», tenir cura 
de malalts.

— Funeràries: «Kat ha-Qabarim», enterrar els morts; «Nos’ei ha-mitah», dur el bagul al 
cementeri.

— Destinades a la pietat sinagogal —«Haburot mitsvah»—: «‘Ashmoret ha-boqer», cone- 
guda com a «maytinal», resar oracions a sortida de sol.

— Educatives: «Çefarim», proporcionar llibres d’estudi als pobres; «Talmud Torà», per a 
l’estudi de la Torà.



Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391)	 Tamid, 18 (2023), p. 61-103 85

Bàsicament, les funcions que desenvolupaven eren quatre: la caritat, la cura 
dels malalts, els rituals de la mort i els enterraments. Totes solien tenir un lo-
cal on reunir-se que no sempre era de la seva propietat i de vegades l’havien de 
llogar. Al call de Ciutat de Mallorca ho demostra el fet que, el 16 de novem-
bre de 1383, Mone Barbaroge, Haym Sallem, Barahom Jafiyya i Gabbayim 
de la Byaora,90 caps de confraria, llogassin a Lahuja ben Iacob una casa per la 
qual pagarien 10 s. per any durant un quinquenni i que sembla que ja tenien 
llogada des d’enrere.91 Dissortadament, no consta de quina confraria es trac-
tava ni on era la casa. 

El que s’ha dit anteriorment no implica que aquests aspectes només fossin 
atesos per confraries. Amb tot, n’hi havia alguns que mai podien faltar, com 
ara els relacionats amb els temes funeraris o l’ensenyança, i en la quasi totali-
tat de testaments s’hi proveïen deixes per al sosteniment —heqdeshim. Així ho 
feu Saÿt Mili i això permet saber que, a Ciutat de Mallorca, almanco hi havia 
les següents confraries:

Atenció als malalts

«Somerei Holim». Apareix com a Sobreolim i com totes les confraries que 
contenen el mot «holim» es relaciona amb el món de la malaltia. En aquest 
cas concret, el seu paper era el de tenir cura dels malalts sense recursos. Saÿt 
Mili hi destinà 7 ll. i 10 s.92 

Atenció funerària

«Haburat ha-Qabarim», «Kat ha-Qabarim» o «Hebrat ha-Qabarim». En 
condicions normals, les despeses d’un enterrament les assumia la família, però 
eren costosos i els pobres no sempre se’n podien fer càrrec. D’aquí que el rabí 
Xelomó ben Adret, per tal d’acabar amb la discussió de qui ho havia de pagar, 
dictaminàs que corresponia fer-ho a la comunitat. En aquests casos, actuava 

90. Els gabbayim, juntament amb els babuyim, eren els caps de les confraries. Els primers 
actuaven de secretaris i els segons eren els tresorers o clavaris. No s’ha pogut aclarir el significat 
de byaora.

91. Llompart, «Retazos», p. 38, doc. 21.
92. Clàusula [2].



86 Tamid, 18 (2023), p. 61-103	 Margalida Bernat i Roca

aquesta confraria, que en alguns documents se’n diu Çabbarim, però que en 
el testament de Saÿt Mili se l’anomena Cabarim, entesa com a Confraria 
dels Fossers o Enterradors, sovint denominada «Hevrá qadisá» —Santa 
Confraria. En general, s’ocupava del funeral —livià—, de l’enterrament, de 
conduir el cos del difunt fins al «Bet Almín» —cementeri— de tots els po-
bres de la pròpia comunitat i dels viatgers, i també assumia la coŀlocació de 
les massevot, ja que es consideraven indispensables.93 A altres llocs, els qaba-
rim comptaven amb l’ajut de la confraria «Nos’ei ha-mitah», que s’encarre-
gava de rentar i amortallar el cadàver,94 i específicament de traslladar-lo al 
cementeri, però no sembla que fos el cas de Ciutat de Mallorca, o bé es dona 
per sobreentès. 

Les despeses de tot plegat se satisfeien a partir del que aportava tota la co-
munitat, del que pagaven els confrares i de les deixes pietoses que es fessin a 
la confraria. Precisament, per una notícia sobre quotes, se sap de l’antiguitat 
d’aquesta confraria. Amb data del 5 de març de 1257 consta que Mariam, 
dona del difunt Maimó, jueu de Tortosa, i Bonet d’Aquila reconeixien deure 
a Bonisech d’Aichs, David Mocatil i Bonisach de Marsilia 10 ll. reials de Va-
lència, en concepte d'«eleemosine mortuorum iudeorum» a pagar en cinc 
anys i que, en cas d’haver qualque guany, el destinarien als pobres de la co-
munitat. En foren testimonis Arbert Fort, G. Soffir, Jucef Abennono i Gen-
to Satori.95 

Ja al segle xiv, per un escrit del 31 de juny de 1386, consta que Abraham 
Daviu, Struch ben Daviu i Sussen Senyoret, com a «rectores et colectores con-
fratrie de Cabbarim» reconeixien a mestre Aron Adbdallac i a Salomó de 
Sual, com a tutors de Scer, fill i hereu de Vivo Adbdallac, que havien rebut els 
50 s. que els havia deixat en el seu testament. N’eren testimonis Moxí ben 
[sic], Magaluf Natiar i precisament, Saÿt Mili.96 Nou anys abans, ell mateix 
els destinà 7 ll. i 10 s. que se’ls havia de lliurar el dissabte següent a la seva 
mort.97 

93. Levy, «Kavod».
94. Miralles, Corpus, p. 301-336. Feines habitualment desenvolupades per dones. No 

consta que entre els qabarim de Ciutat de Mallorca hi hagués dones, com n’hi havia a altres 
llocs. En tot cas, sempre es podia acudir a les que es dedicaven a servicis d’higiene del cos com 
ara la pentinadora Astruga (f. 37v), documentada el 1350.

95. Llompart, «Retazos», p. 37, doc. 19.
96. Llompart, «Retazos», p. 38, doc. 22.
97. Clàusula [1].



Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391)	 Tamid, 18 (2023), p. 61-103 87

Atenció a l’estudi

En el si de les comunitats jueves sempre hi ha un conjunt de confraries re-
lacionades amb l’ensenyament i els llibres, sobretot amb la seva conservació. 
En el segon cas, la confraria es deia «Cefarim» i la finalitat era proporcionar 
llibres religiosos als nins que no hi podien accedir, i no consta, per ara, que 
n’hi hagués cap a Ciutat de Mallorca. En canvi, sí que se sap de la primera.

«Talmud Torà». Tenia com a objectiu que els nins —les nines, no— de les 
famílies menys afavorides poguessin cursar una ensenyança primària que els 
obria el camí cap a la «Yexivà» o escola talmúdica. Tota comunitat jueva pro-
veïa les mesures necessàries perquè qualsevol nin pogués fer els estudis bàsics 
sense que la pobresa fos un entrebanc i sostenia el manteniment de les escoles 
on es duia a terme. Saÿt Mili feu una deixa de 7 ll. i 10 s. a una d’aquestes 
«Talmud Torá».98 Tot indica que l’escola es trobava a la Sinagoga Major, ja que 
és en relació amb ella quan apareixen les expressions «capellanis scole sive si-
nagoge majoris» i «servitoribus predicte scole».99

Atenció als pobres

Confraria dels Mesquins. Al llarg de l’edat mitjana, aquest qualificatiu tenia 
altres connotacions al marge de les que té actualment. Mesquí es deia d’aquella 
persona pobra, desposseïda o poc sortada i, per tant, objecte de compassió. Assis-
tir-los era una de les competències bàsiques que assumia una comunitat jueva a 
través de la sinagoga o d’una confraria, sempre parant esment entre els pobres 
bons i els «dolents». Es partia de la idea que hi ha pobres que no han de rebre aju-
da perquè no accepten la seva condició, es rebeŀlen i alteren l’ordre social. Per con-
tra, aquells empobrits per qualsevol adversitat, però que assumien un nou paper, sí 
que n’eren mereixedors.100 La caritat de la qual eren objecte se solia canalitzar a 
través de les sinagogues en nom de la comunitat, sense que això signifiqués que no 
hi podia intervenir una confraria, com en aquest cas de la dels Mesquins, a altres 
bandes coneguda com a Almoina dels Pobres. Saÿt Mili hi destinà 7 ll. i 10 s.101

098. Clàusula [4].
099. Clàusules [5] i [6].
100. Castillo, «De solidaritats», p. 185-186.
101. Clàusula [3].



88 Tamid, 18 (2023), p. 61-103	 Margalida Bernat i Roca

Altres deixes

Fins aquí s’ha vist la pietat de Saÿt Mili canalitzada a través d’algunes con-
fraries, però no es limità a això. També es preocupà de fer-ho mitjançant al-
tres llegats que no s’ajusten a aquest model, si bé algun es presta a confusió. Es 
podria dir que es tracta d’almoines privades a l’estil del que apareix a les res-
ponsa de Yishaq bar Sésset Perfet i que foren objecte de debat, ja que, a vega-
des, s’intentava desviar-les a finalitats diferents a les desitjades pel testador. 
D’aquí que Salomó ben Adret, entre d’altres, les prohibís. 

Tot i això, era habitual fer-les i Saÿt Mili seguí el costum en disposar que, 
d’una banda, es destinessin 100 ll. del seus béns a dotar dues donzelles pobres 
com a ajuda per casar-se i que s’elegissin a criteri dels marmessors;102 d’altra 
banda, assignà 50 ll. a alliberar jueus captius en mans de musulmans, també 
a judici dels marmessors.103 

Taula 5
Resum de les deixes pies de Saÿt Mili

Beneficiari Deixa

Sinagoga

Major
«Capelans» 60 s.
Servidors de l’escola 20 s.
Llàntia 20 quartans d’oli

Menor
«Capelà» 40 s.
«Capelans» 10 s.
Llàntia 20 quartans d’oli

Confraries

«Somerei Holim» 7 ll. i 10 s.
«Haburat ha-
Qabarim» 7 ll. i 10 s.

«Talmud Torà» 7 ll. i 10 s.
dels Mesquins 7 ll. i 10 s.

Maridar donzelles 100 ll.
Rescat de captius 50 ll.

102. Clàusula [30].
103. Clàusula [31].



Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391)	 Tamid, 18 (2023), p. 61-103 89

Hospital

Compra d’una casa 300 ll.
Manteniment 10 ll. censals

Mobiliari 5 llits i altres 
paraments

Alimentació 25 quarteres de blat
Vestits per als asilats 10 ll. censals

Font: Elaboració pròpia a partir d’Aguiló, «Documents curiosos».

8. Una compra de llibres

Encara que no consta que Saÿt Mili destacàs en cap matèria, degué tenir 
la formació inteŀlectual pròpia d’un jueu de la seva categoria i època o per 
ventura superior. En tot cas, no era un fet estrany que jueus que no es dedi-
caren en exclusiva a l’estudi disposassin de biblioteques personals d’una cer-
ta extensió. A Mallorca mateix, Mossé Almaterí n’és un bon exemple. Nas-
cut a Xàtiva el 1310, s’establí a Ciutat de Mallorca cap al 1350. Expert en 
dret, ho compaginà amb l’activitat de mercader i prestador. Morí el 1362 i, 
segons l’inventari dels seus béns, havia acumulat 132 títols majoritàriament 
relacionats amb la Torà i el Talmud.104 D’aquí que sigui normal trobar Saÿt 
Mili, ja posseïdor d’una biblioteca personal, com a comprador d’alguns dels 
llibres que formaren part de la biblioteca del metge Judà Lleó Mosconi, amb 
qui tenia un vincle llunyà de parentiu per part de Dolça, la seva esposa (tau-
la 1).

Els títols que integraven la biblioteca d’aquest metge han estat objecte 
d’atenció des del mateix moment en què se’n tengueren les primeres notí
cies i es coneixen a partir de diverses llistes.105 Una llista correspon a l’in-
ventari de béns fet el 6 de novembre de 1375, amb motiu de la mort de 
Muna, la seva esposa; una altra consisteix en el registre de compradors i 
preus dels llibres per mor de la subhasta feta l’11 d’octubre de 1377 per sa-
tisfer deutes. 

104. Riera, «Cent trenta-nou».
105. Per ordre d’aparició: Levi, «L’inventaire»; Steinschneider, «La bibliothèque»; 

Kayserling, «Nouvelle»; Aguiló, «Inventari».



90 Tamid, 18 (2023), p. 61-103	 Margalida Bernat i Roca

Ambdues relacions, emperò, presenten divergències: no coincideixen en 
la quantitat —amb 147/149 per a 1375 i 156 per a 1377—, no apareixen  
en el mateix ordre, i títols presents en una relació no són a l’altra. A més a 
més, tot i que en la confecció dels inventaris hi prengueren part membres de 
la inteŀlectualitat jueva del moment, es topa amb el desconeixement de l’he-
breu per part dels escrivans. Ho fa ben palès la poca cura a l’hora d’enregis-
trar els títols, grafiats de diferent manera en ambdues relacions, obstacles ja 
comentats pels primers investigadors que se n’ocuparen. Anys més tard, una 
nova transcripció vengué a esmenar bastantes d’aquestes errades106 i se n’han 
pogut fer identificacions d’autors, títols i matèries. A partir de tot plegat, se 
n’ha fet una nova aproximació per part del doctor Javier Castaño,107 amb 
aquests resultats: 

Taula 6
Llibres comprats per Saÿt Mili

Inventari 1375 Subhasta 1377 Hebreu Lletres llatines
A 16. Aayjuncta 73. Aay bi ben Juncta Ḥayy ibn Yaqzan חי בן יוקטן
B 36. Sefer ames 

sadin 78. missaadim ספר המסעדים Sefer ha-misʿadim

C 82. Sefer mofet ספר מופת Séfer mofet
D 49. Laquotot (?)

50. així mateix (?) 83. Lacotot hihagodot  Lequté ha-agadot לקוטי האגד )?(
(?)

E 64. Vtlin 86. Eerdussim deutlin חידושין די חולין Ḥiddušin de-ḥulín
F 96. Sedet aldarahim צידה לדרך? Ṣedat ha-deraḵim
G 99. Hicgueret ac vittua אגרת הויכוח Iguéret ha-vikúaḥ
H 124. Mauot aenen מראות השתן )?( Marot ha-šéten (?)

Font: Elaboració pròpia.

106. Hillgarth, Readers, vol. i, p. 137-144.
107. Javier Castaño González, doctor en història, llicenciat en filologia hebrea i en 

història per la Universitat Complutense de Madrid, membre del Consejo Superior de In-
vestigaciones Científicas, investigador científic d’OPIS (Instituto de Lenguas y Culturas del 
Mediterráneo y Oriente Próximo. Departamento de Estudios Judíos e Islámicos. Grupo Judíos 
y Musulmanes en la Trama Social Mediterránea: Fuentes y Contextos [REDMED]) i investi-
gador principal del projecte «Guinzé Sefarad», amablement, va accedir a reidentificar i precisar 
els possibles títols dels llibres adquirits per Saÿt Mili.



Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391)	 Tamid, 18 (2023), p. 61-103 91

A partir d’aquí, es poden fer algunes precisions de les obres que fins ara 
s’havien identificat: 108 

A. Ḥayy ibn Yaqzan. Noveŀla aŀlegòrica composta al segle xii per l’anda-
lusí ibn Tufayl (1110 - ca. 1185).109 El títol es correspon amb el nom del pro-
tagonista que s’ha criat i viu en una illa deserta. L’autor vol remarcar la im-
portància d’observar la realitat per tal d’assolir el coneixement sense 
contradir allò procedent de la revelació. Mošé Narboní († 1362)110 en va es-
criure, el 1349, un comentari en hebreu titulat Ketab Ḥai ben Yaḳẓan i pot 
ser que aquest sigui el llibre adquirit per Saÿt Mili.111 Aquesta noveŀla d’inb 
Tufayl ha tengut una gran repercussió i ha influït en altres obres com l’Emili 
de J. J. Rousseau.112

B. Sefer ha-misʿ adim. Un dels deu tractats mèdics del rabí Moshé ben Mai-
mon —Maimònides— (1138-1204) sobre l’asma, titulat en àrab Makālah fi-l 
rabo.113 

     C. Séfer mofet. És el comentari d’abū al-WalīdʾMuhammad ibn Aḥmad ibn 
Muḥammad ibn Rušd, més conegut com a Averrois. Defensor d’Aristòtil, el 
traduí a la llengua àrab. El Séfer mofet és el quart dels llibres de l’Organon 
d’Aristòtil, en llatí Analytica Posteriora, que els seus deixebles anomenaren Se-
gons analítics i tracta de lògica. En aquest cas, pot ser la traducció a l’hebreu 
feta pel rabí Jacob Anatolí (ca. 1194-1256) de 1232.114

     E. Ḥidušin de-ḥul.lín. Novellae sobre la Mixnà, en la qual es tracten les lleis 
del sacrifici ritual dels animals per tal que la carn respongui a les condicions 

108. Contreras, Los médicos, p. 57-65.
109. Nom complet: Abu-Bakr Muhàmmad ibn Abd-al-Màlik ibn Muhàmmad ibn 

Muhàmmad ibn Tufayl al-Qaysí al-Andalusí al-Qurtubí al-Ixbilí. Més conegut amb les formes 
llatinitzades d’Abubacer Ben Tofail o Abentofail.

110. També se’l coneix com a Moses Narboni, Moisès de Narbona, mestre Vidal 
Bellshom i mestre Vidal Blasom. Veg. Jacobs, «Moses Ben Joshua».

111. Per a una versió en llengua castellana: Ibn Tufayl, El filósofo.
112. Lenzi, «Ibn Tufayl».
113. Maimònides, Obras médicas II.
114. Encyclopædia Britannica: A Dictionary of Arts, Sciences, Literature, and General infor- 

mation, vol. i, p. 920; Antonio, Bibliotheca, p. 244.



92 Tamid, 18 (2023), p. 61-103	 Margalida Bernat i Roca

de caŠer. Probablement sigui el que redactà R. Šelomó b. Abraham b. Adret 
(1235-1310), el conegut cabalista i talmudista de Barcelona.115 

     G. Iguéret ha-vikúaḥ: Epístola del debat. L’autor és Šem Tob Falaquera  
(ca. 1225 - ca. 1290), filòsof, poeta i traductor que dedicà la seva feina a fo-
mentar l’estudi de la filosofia entre els jueus per tal d’ajudar a la comprensió 
de les relacions entre la Torà i la raó filosòfica insistint sobre la importància de 
l’estudi de la ciència i la filosofia per assolir-ho.116 

Com es veu, l’interès de Saÿt Mili pareix que, en aquesta ocasió, s’inclinà 
per la filosofia, per més que es pot deduir que també en tenia per la medicina 
i, com era d’esperar, pels temes religiosos. L’adquisició dels vuit llibres el con-
verteix en un dels màxims compradors, per davant de destacats representants 
de la ciència i la cultura del call de Ciutat de Mallorca en aquells moments 
com ara la família Cresques o Isaac Nafucí. 

Si bé les descripcions físiques suggereixen que no es tractava de volums de 
luxe ni tampoc fan pensar en obres d’una llarga extensió, els preus resulten 
prou elevats. Amb tot, no arribaren al d’«unum librum papireum, vocatum 
Visenna, et unum librum papireum, vocatum Jucifon, que omnia tenebat in-
pignore Ayhon Natgar, judeus, pro xxxiii L. et xi s», anotació que acompa-
nya la llista de Lleó Mosconi. En el mateix sentit apunten altres dades de fora 
Mallorca. 

El 1331, el batlle de Santa Coloma de Queralt reconeixia que Salamó Sa-
porta, de Cervera, havia deixat a un jueu de Santa Coloma un Pentateuc o 
Humash valorat en 60 s. i un Tefilot o llibre de pregàries valorat en 5 s. El 
1364, un jueu de Cervera pagà 130 s. a Bonjuha Gracià per tres volums amb 
algunes parts de l’Antic Testament com ara el Humash o Pentateuc, els qua-
tre Profetes Primers o llibres històrics, dits dels Reis a la Vulgata, i els Profetes 
Posteriors o Profetes Majors i Menors de la Vulgata. Els mateixos llibres que 
Bonjuha Bonafós va vendre poc temps després per 140 s. a un altre jueu tam-
bé de Cervera. Com es veu, són preus prou allunyats dels volums que adquirí 
Saÿt Mili.117 

115. Feliu, «Salomó».
116. Gottheil i Broydé, «Falaquera»; Dahan, «Epistola».
117. Riera, «La vida», p. 171-172.



Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391)	 Tamid, 18 (2023), p. 61-103 93

Taula 7
Valor de compra dels llibres

Lletres llatines Descripció física
Preu

ll. s. d.
A Ḥayy ibn Yaqzan papireum cum coopertis albis 09 06
B Sefer ha-misʿadim papireum cum coopertis albis 04
C Séfer mofet papireum cum coopertis albis 06
D Lequté ha-agadot (?) papireum cum coopertis albis 10 12
E Ḥiddušin de-ḥulín papireum cum postibus 10

F Ṣedat ha-deraḵim papireum cum coopeitis 
virmiliis 15 12

G Iguéret ha-vikúaḥ unum librum papireum cum 
coopertis albis 21

H Marot ha-šéten (?) unum librum papireum cum 
postibus 15

90 28
Total 4 10 02

Font: Elaboració pròpia.

Si fem cas del resum de les vendes de la subhasta, podem dir que Saÿt Mili 
abonà un total de 4 ll., 10 s. i 2 d., una quantitat que no concorda amb la de 
la suma dels preus pagats un a un, ja que aporta un resultat lleugerament su-
perior. Sigui com sigui, si se’n fa la mitjana, cada llibre vengué a costar uns  
11 s., un preu així mateix equivalent al doble del jornal d’un mestre d’ofici 
d’acord amb el que guanyava després de la pesta de 1348.118 

No va ser l’únic membre de la família que mostrà interès pels llibres i 
consta que a Jucef Comprat, per ordre del governador, el 1389, se n’hi lliura-
ren alguns dels de la biblioteca de Struch Duran, «los quals libres eren propis 
dels dits juheus».119 

No es tracta només dels vincles amb Lleó Mosconi, sinó que, en el si de la 
religió jueva, la ignorància no hi té cabuda. D’aquí que els llibres fossin tenguts 
com un tresor per la saviesa que contenen. Es creia que si un pare podia deixar 
una bona biblioteca als fills era un dels millors llegats i per això havia de com-

118. Sastre, La tesorería, p. 33.
119. Hillgarth, Readers, vol. ii, p. 450.



94 Tamid, 18 (2023), p. 61-103	 Margalida Bernat i Roca

prar-ne tants com li fos possible.120 En aquest context és on s’ha d’encaixar la 
petició de 1390 que feren Bonsenyor Gracià i Maymó Xulell a Joan I. Li de-
manaren que els concedís gràcia perpètua que els llibres hebraics pertanyents a 
la comunitat jueva de Mallorca o de qualcun dels seus notables mai podrien 
ser empenyorats, requisats, executats, marcats o venuts en cap concepte, sots 
pena de 500 morabatins d’or. Els peticionaris varen ser els darrers secretaris de 
l’aljama de Mallorca.121 La veritat és que, s’atorgàs la gràcia o no, el 1392 es va-
ren vendre diversos llibres robats al call de Mallorca i es lliuraren precisament 
a Joan I. Entre ells hi havia «i libre scrit en ebraych appellat de iii profetes».122 

Almanco, aquests es salvaren. No va ser així en el cas de l’escriptor Moshé 
ben Yehoshu’a Narboní, natural de Perpinyà. Durant l’assalt del call de Cer-
vera, ell hi era i va perdre tots els seus llibres amb la destrossa.123 No és una 
ingenuïtat pensar que aquest degué ser el destí d’una part important dels lli-
bres i biblioteques que hi havia al call de Ciutat de Mallorca.

Bibliografia

Aguiló, Estanislau de Kotska. «Documents curiosos del segle xiv. Testament 
de Saÿt Mili, juheu, fundador d’un hospital en el Call de Mallorca». Bolle-
tí de la Societat Arqueològica Luŀliana (Palma), tom ix (1901-1902), p. 203-
204.

— «Traducción catalana de una carta esponsalicia hebrea (1328)». Bolletí de la 
Societat Arqueològica Luŀliana, 4 (1891-1892), p. 169-171.

Aguiló, Estanislau de Kotska; Levi, Israël; Steinschneider, Moritz. «In-
ventari de la heretat y llibreria del metje juheu Jahuda o Lleó Mosconi 
(1375)». Bolletí de la Societat Arqueològica Luŀliana, x (1903-1904), p. 80-
91, 106-112, 140-151 i 196 bis.

Álvarez Jáuregui, Clara. Físic e cirurgià juheu: La medicina hebrea a la Barcelo-
na del segle xiv [en línia]. Tesi doctoral. Barcelona: Universitat de Barcelona. 
Facultat de Filologia. Departament de Filologia Clàssica, Romànica i Semíti-
ca, 2017. <http://hdl.handle.net/10803/458369> [Consulta: abril 2022].

120. Miró, Història, p. 57.
121. Pons, Los judíos, vol. i, p. 127-128.
122. Rubió Lluch, Antonio, Documents per l’historia de la cultura catalana mig-eval, 

vol. i, Barcelona, Institut d’Estudis Catalans, 1908, p. 273, doc. 294.
123. Riera, «La vida jueva», p. 152.



Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391)	 Tamid, 18 (2023), p. 61-103 95

Antonio, Nicolás. Bibliotheca veteris hispanæ. Liber Septimus [en línia]. 
Roma: Typographia Antonii de Rubeis, 1696. <https://books.google.es/ 
books?id=QcyG1SPRQCEC&hl=ca&num=14> [Consulta: abril 2022].

Assis, Yom-Tov. «El comportament sexual en la societat hispanojueva de 
l’edat mitjana». Tamid, 3 (2000-2001), p. 7-48; esp. p. 37.

Bernat i Roca, Margalida. «El call de la Ciutat de Mallorca a l’entorn de 
1350: espai urbà i població». Tamid, 4 (2002-2003), p. 112-136. 

— «“En Mallorques han venguts de Portugal”: aplec de notes disperses sobre 
una emigració de jueus (1394)». Tamid, 15 (2020), p. 61-93.

— «Ketubab: El contracte matrimonial jueu». En: En temps del rei en Jaume. 
Palma: Museu de Mallorca, 2008, p. 73-75.

— «Llocs perduts: cementeris i sinagogues de Ciutat de Mallorca (segles xiii-
xv)». Bolletí de la Societat Arqueològica Luŀliana, 63 (2007), p. 7-40.

Blasco Martínez, Asunción. «Instituciones socioreligiosas judías de Zara-
goza (s. xiv-xv): sinagogas, cofradías, hospitales (1)». Sefarad, 49 (2), 
(1989), p. 227-236.

— «Instituciones socioreligiosas judías de Zaragoza (s. xiv-xv): sinagogas,  
cofradías, hospitales (2)». Sefarad, 50 (1) (1990), p. 3-46, i 50 (2) (1990),  
p. 265-288.

— «Mujeres judías zaragozanas ante la muerte». Aragón en la Edad Media, 9 
(1991), p. 77-120.

Bramon, Dolors. «La llengua dels jueus valencians». En: Colomina i Cas-
tanyer, J. (ed.). Llengües en contacte als regnes de València i Múrcia (se- 
gles xiii-xv). Alacant: Universitat d’Alacant, 1995, p. 29-49.

Busquets Mulet, Bartolomé; Millás Vallicrosa, José María. «Albaranes 
mallorquines en aljamiado hebraicoárabe». Sefarad, 4 (1944), p. 275-286.

Cantera Burgos, Francisco. «Cofradías judías de Zaragoza». Sefarad, 7 
(1947), p. 369-371.

— «La “Ketuba” de D. Davidovitch y las kĕṯubboṯ españolas». Sefarad, 33 
(1973), p. 375-386.

Cantera Montenegro, Eduardo. Aspectos de la vida cotidiana de los judíos 
en la España medieval. Madrid: Universidad Nacional de Educación a Dis-
tancia, 1998.

Cardoner Planas, Antoni. «El “Hospital para judíos pobres” de Barcelona». 
Sefarad, 22 (1962), p. 373-375.

Castillo Sainz, Jaime. «De solidaritats jueves a confraries de conversos: en-
tre la fossilització i la integració d’’una minoria religiosa». Revista de Histo-
ria Medieval, 4 (1993), p. 183-205.



96 Tamid, 18 (2023), p. 61-103	 Margalida Bernat i Roca

Chaker, Salem. «La langue berbère à travers l’onomastique médiévale:  
El-Bekri». Revue de l’Occident Musulman et de la Méditerranée, 35 (1983),  
p. 127-144.

Contreras Mas, Antonio. Los médicos judíos en la Mallorca bajomedieval, si-
glos xiv-xv. Palma: Miquel Font, 1997. (La Rodella; 15)

Corbera-Pou, Jaume. «La llengua al Regne de Mallorca del segle xiii». En: 
Colón, G.; Martínez Romero, T. (ed.). El rei Jaume I: Fets, actes i pa-
raules. Barcelona: Fundació Germà Colón: Publicacions de l’Abadia de 
Montserrat, 2008, p. 427-458.

Cortès i Cortès, Gabriel. Historia de los judíos mallorquines y de sus descen-
dientes cristianos. Palma: Miquel Font, 1985.

Costa, Miquel. «N’Estanislau Aguiló. Necrologia». Bolletí de la Societat Ar-
queològica Luŀliana, 16 (1917), p. 278-280.

Dahan, Gilbert. «Epistola Dialogi. Une traduction latine de l’Igeret ha-vi-
kuah de Shemtov ibn Falaquera. Étude et édition». Sefarad, 39 (1) (1979), 
p. 47-86, i 39 (2) (1979), p. 237-264.

Denjean, Claude; Sibon, Juliette; Soussen; Claire. «Charité bien ordonnée. 
Acteurs et institutions de la tsédaqah en Europe méditerranéenne au bas 
Moyen Âge». Les Cahiers de Framespa [en línia], 15 (2014) <http://journals.
openedition.org/framespa/2712> [Consulta: 17 juliol 2023].

Felipe, Helena de. Identidad y onomástica de los beréberes en al-Andalus. Ma-
drid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1997.

Feliu, Eduard. «La cultura hebrea a la Barcelona medieval». Barcelona Qua-
derns d’Història, 2 (1996), p. 125-142.

— «Salomó ben Adret, mestre de la llei jueva». Tamid, 4 (2002-2003), p. 35-
109.

García Marsilla, Juan V. Vivir a crédito en la Valencia medieval. València: 
Universitat de València, 2002.

Goldstein, Mateo. Derecho hebreo a través de la Biblia y el Talmud. Buenos 
Aires: Atalaya, 1947.

González Llubera, Ignacio. «Un contracte de matrimoni jueu de Mallor-
ca». Butlletí de la Biblioteca de Catalunya, iv (1917), p. 124-126.

Gottheil, Richard; Broydé, Isaac. «Falaquera (Palquera), Shem-Ṭob Ben 
Joseph». En: JewishEncyclopedia.com [en línia]. The Kopelman Founda-
tion, 2002-2021. <https://www.jewishencyclopedia.com/articles/5986- 
falaquera-palquera-shem-tob-ben-joseph> [Consulta: maig 2021].

Gutwirth, E. «El comercio hispano-magrebí y los judíos (1391-1444)». His-
pania, 45 (1985), p. 199-205.



Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391)	 Tamid, 18 (2023), p. 61-103 97

Hillgarth, Jocelyn Nigel. Readers and Books in Majorca. 1229-1550. París: 
Éditions du Centre National de la Recherche Scientifique, 1991. (Docu-
ments, Études et Repértoires publiés par l’Institut de Recherche et His- 
toire des Textes; 45)

Hinojosa Montalvo, José Ramón. Los judíos en tierras valencianas. Valèn-
cia: Institució Alfons el Magnànim, 1999.

Ibn Tufayl, Muhammad ibn ‘adb al-Malik. El filósofo autodidacto de Aben-
tofail: Novela psicològica [en línia]. Trad. de Francisco Pons Boigues. Sara-
gossa: Tipográfica de Comas Hermanos, 1900. <http://hdl.handle.net/ 
11169/7233> [Consulta: gener 2022]. 

Isaacs, Abraham Lionel. Els jueus de Mallorca. Palma: Miquel Font, 1986. (La 
Rodella; 7) [Traducció de The jews of Majorca, Londres, Methuen, 1936]

Jacobs, Joseph [et al.]. «Charity and Charitable Institutions». En: Jewish 
Encyclopedia.com [en línia]. The Kopelman Foundation, 2002-2021. 
<https://jewishencyclopedia.com/articles/4248-charity-and-charitable-
institutions#anchor9> [Consulta: març 2021].

Jacobs, Joseph; Broydé, Isaac. «Moses Ben Joshua of Narbonne (Maestro Vi-
dal Blasom)». En: JewishEncyclopedia.com [en línia]. The Kopelman Foun-
dation, 2002-2021. <https://www.jewishencyclopedia.com/articles/11109 
-moses-ben-joshua-of-narbonne-maestro-vidal-blasom> [Consulta: maig 
2021].

Jáuregui, Clara «El heqdeix a Barcelona: assistència i caritat jueva als se- 
gles xiii-xiv». Tamid, 13 (2018), p. 171-188.

Kayserling, Meyer. «Nouvelle note sur la bibliothèque de Léon Mosconi». 
Revue des Études Juives, xli (1900), p. 250-265.

Lenzi, Sara. «Ibn Tufayl e l’eredità del filosofo autodidatta». Revista Española 
de Filosofía Medieval, 23 (2016), p. 165-185.

Levi, Israël. «L’inventaire du mobilier et de la bibliothèque d’un médecin juif 
de Majorque, au xive siècle». Revue des Études Juives, xxxix (1899), p. 242-
260.

Levy, Yamin. «Kavod ha-Met, un acte de memòria». En: Centre d’Estudis 
Zakhor (ed.). La tradició funerària en el judaisme. Palma: Lleonard Mun-
taner, 2010, p. 15-26.

Llobet i Portella, Josep M. «Dos testaments i uns capítols matrimonials de 
jueus de Cervera (1395)». Tamid, 1 (1997), p. 41-49.

Llompart Moragues, Gabriel. «Retazos de vida medieval judía. Documen-
tos mallorquines (s. xiii-xv)». Memòries de la Reial Acadèmia Mallorquina 
d’Estudis Genealògics, Heràldics i Històrics, 21 (2011), p. 21-44.



98 Tamid, 18 (2023), p. 61-103	 Margalida Bernat i Roca

López Pérez, María Dolores. «Las asociaciones de fletadores mallorquines 
bajomedievales: ¿un intento de monopolización del comercio magrebí?». 
Anuario de Estudios Medievales, 24 (1994), p. 89-104.

— La Corona de Aragón y el Magreb en el siglo xiv (1331-1410). Barcelona: 
Anejos del Anuario de Estudios Medievales: Consejo Superior de Investi-
gaciones Cientificas, Barcelona, 1995.

Lozano Galán, María Ángeles. «Algunos documentos en judeo-árabe rela-
tivos a la usura y el cambio monetario en el s. xiv del Archivo Histórico 
del Reino de Mallorca». Miscelánea de Estudios Árabes y Hebraicos: Sección 
de Hebreo, xxxiv (1985), p. 93-108.

— «La lengua hablada por los judíos de Mallorca en la Edad Media». En: Jor-
nades d’ història dels jueus a Catalunya. Girona, abril 1987. Girona: Ajun-
tament de Girona, 1990, p. 327-332.

Maimònides, Obras médicas. II: El libro del asma. Trad. de Lola Ferre. Bar-
celona: Herder, 2017.

Maiz Chacón, Jorge. Actividades económicas y políticas de los judíos de  
Baleares en la Baja Edad Media (1229-1391) [en línia]. Vol. 1. Pal- 
ma: Universidad Nacional de Educación a Distancia. Facultad de Geo-
grafía e Historia. Departamento de Historia Medieval y Ciencias y Téc-
nicas Historiográficas, 2007-2008. <http://e-spacio.uned.es/fez/eserv/
tesisuned:GeoHis-Jmaiz/Documento1.pdf> i <http://e-spacio.uned.es/
fez/eserv/tesisuned: GeoHis-Jmaiz/Documento2.pdf> [Consulta: juny 
2017].

— «Els mètodes crediticis jueus a la Mallorca medieval». En: Cateura  
Bennàssar, P. (coord.). El crèdit i el sistema financer del Regne de Mallorca 
(segles xiv-xv). Palma: Universitat de les Illes Balears: Consell de Mallorca, 
2009, p. 147-164.

— Viure al marge: la vida quotidiana dels jueus de Mallorca (segles xiii-xiv). 
Palma: Lleonard Muntaner, 2013.

Martínez, Aquiles Ernesto «“Una esquina de tu corazón” (Peah): la Mishná 
y su compasión por los necesitados». Revista Latinoamericana de Teología, 
76 (2009), p. 71-88.

Mercader Frau, Antonio. La Banca Mallorquina en la Baja Edad Media. 
Tesi doctoral. Palma: Universitat de les Illes Balears. Departament de 
Ciències Històriques i Teoria de les Arts, 2014.

Michienzi, Ingrid Houssaye Datini. Majorque et le Maghreb (14e-15e siècles): 
réseaux, espaces méditerranéens et stratégies marchandes. Leiden-Boston: 
Brill, 2013.



Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391)	 Tamid, 18 (2023), p. 61-103 99

Minois, Georges. Historia de la vejez: De la Antigüedad al Renacimiento. Ma-
drid: Nerea, 1989, p. 65.

Miralles i Montserrat, Joan. Corpus d’antropònims mallorquins del se- 
gle xiv. Barcelona: Institut d’Estudis Catalans, 1997. (Repertoris de la Sec-
ció Filològica; 3)

Miró Montoliu, Maria Isabel. Història de l’educació jueva a la Catalunya de 
l’edat mitjana. Tarragona: El Médol, 1996.

Montaner, Pedro de. Gente de la calle: Orígenes y evolución del caso de los 
chuetas, judeoconversos mallorquines. Palma: Embat, 2021.

Motis Dolader, Miguel Ángel. La documentación notarial como fuente  
de la historia de los judíos aragoneses en el siglo xv. Saragossa, 1986, p. 257,  
n. 49.

— «Moral sexual y estrategias matrimoniales en el mundo judío medieval  
en la Península Ibérica». Mélanges de la Casa de Velázquez, 33 (1) (2003),  
p. 65-112.

— Ordenamiento jurídico de las comunidades judías del Reino de Aragón en la 
Edad Media (siglos xiii-xv). Saragossa: Universidad de Zaragoza, 1997.

— «Reflexiones en torno al procedimiento civil en los tribunales judíos de 
Aragón (siglo 15) – El aforismo Dina de-malkhuta dina». Hispania Judaica 
Bulletin, 7 (2010), p. 39-100; esp. p. 42.

Orfali, Moisés. «Influencia de las sociedades cristiana y musulmana en la 
condición de la mujer judía». En: Moral, C. del (ed.). Árabes, judías y cris-
tianas: mujeres en la Europa medieval. Granada: Universidad de Granada, 
1993, p. 77-89.

Pérez, Idan. Edició i estudi d’un manuscrit aljamiat trilingüe (MS 122, Arxiu 
del Regne de Mallorca) del segle xiv [en línia]. Barcelona: Universitat de  
Barcelona. Facultat de Filologia. Departament de Filologia Semítica, 2011. 
<https://www.tesisenred.net/bitstream/handle/10803/52563/01.
IPP_1de5.pdf?sequence=1&isAllowed=y> [Consulta: maig 2019].

Planas Rosselló, Antonio. «Los notarios mallorquines del siglo xiv». Me-
mòries de la Reial Acadèmia Mallorquina d’Estudis Geneològics i Històrics, 
27 (2017), p. 47-103.

Pons, Antoni. Los judíos del Reino de Mallorca durante los siglos xiii y xiv. Pal-
ma: Miquel Font, 1984. 2 v. (La Rodella; 1)

Quadrado i Nieto, Josep Maria. La judería de Mallorca en 1391. Palma: 
Imprenta Mossén Alcover, 1967. [2a ed.: Lleonard Muntaner, 2008]

Riera i Sans, Jaume. «Cent trenta-nou volums de llibres d’un jueu mercader 
i talmudista: Mossé Almaterí (1362)». Sefarad, 68 (1) (2008), p. 15-35.



100 Tamid, 18 (2023), p. 61-103	 Margalida Bernat i Roca

Riera i Sans, Jaume. «Jucef Faquim, jueu de Mallorca (segle xiv)». En: Els 
amics al pare Llompart. Misceŀlània in honorem, II. Palma: Amics del Mu-
seu de Mallorca, 2010, p. 81-95.

— «La vida jueva a Cervera a l’edat mitjana». Misceŀlània Cerverina, 23 
(2018), p. 115-196.

Rosselló, Ramon. «Notes històriques». Flor de Card, 9 (1985), s. p.
Rosselló Lliteras, Ramon; Jaudenes Gual de Torrella, Ángel. «L’Alja-

ma de Mallorca. Notícies del s. xiv». Bolletí de la Societat Arqueològica 
Luŀliana, 52 (1996), p. 45-56.

Rosselló Vaquer, Ramon; Riera i Sans, Jaume. «Deutes fiscals dels jueus 
de Mallorca (1339)». Calls, 3 (1988-1989), p. 83‐101.

Rubió, A. «Estanislau de K. Aguiló i Aguiló». Anuari de l’Institut d’Estudis 
Catalans, mcmxv-xx (1923), p. 888-891.

Sastre Moll, Jaime. «Notas sobre la esclavitud en Mallorca. “El llibre de sa-
reyns e de grecs de l’any m ccc xxx”». Mayurqa, 21 (1985-1987), p. 101-
120.

Sastre Moll, Jaime; Llompart Bibiloni, María. La tesorería del Reino de 
Mallorca durante su época de esplendor. Palma: Universitat de les Illes Ba- 
lears, 2008.

Solís García del Pozo, Julián. «Ciudad y hospital en el occidente europeo. 
1300-1700». Vínculos de Historia, 6 (2017), p. 443-445.

Steinschneider, Moritz. «La bibliothèque de Léon Mosconi». Revue des 
Études Juives, xl (1900), p. 62-73.



Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391)	 Tamid, 18 (2023), p. 61-103 101

Apèndix: Testament de Saÿt Mili

Die dominica sexta decima mensis augusti anno a nativitate Domini M° 
CCC° lxx° septimo. In eterni Dei nomine. 

Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum, gravi detentus infirmitate de qua 
mori timeo, tamen in meo bono et pleno sensu firmaque loquela ac memo-
ria integra existens, meum condo facio et ordino testamentum, in quo eligo 
manumissores meos et hujus mee ultime voluntatis exequutores, scilicet Ju-
cefum Faquim et Abrahim Mili judeos, et utrique corum in solidum, quos 
rogo et eis plenam conteso potestatem quod si me mori contigerit antequam 
aliud mihi condere liceat testamentum, ipsi exequantur et compleant hanc 
meam ultimam voluntatem prout inferius scriptum invenerint et ordina-
tum. 

[1] In primis igitur volo et mando quod dicti mei manumissores dent et 
erogent de bonis meis, prima die sabbati sequenti post obitum meum, confra-
trie fossariorum aliter vocate Cabbarim amore Dei septem libras et decem so-
lidos. 

[2] Item confratrie vocate Sobreolim alias septem libras et decem solidos. 
[3] Item confrade vocate dels Mesquins alias septem libras et decem soli-

dos. 
[4] Item lego confratrie vocate Talmut Thora alias septem libras et decem 

solidos. 
[5] Item lego capellanis scole sive sinagoge majoris judeorum calli Majori-

carum sexaginta solidos. 
[6] Item lego servitoribus predicte scole amore Dei viginti solidos. 
[7] Item lego volo et mando dari et tradi predicte scole sive sinagoge majo-

ri, seu servitoribus ejusdem ejus nomine, unam meam lampadem de pulcrio-
ribus, et viginti quartanos olei in ipsa lampade ardendos dum durare ipsos 
contingat ad honorem Dei omnipotentis. 

[8] Item lego scole seu sinagogue minori predicti calli unam lampadem 
meam, illa videlicet quam dicti mei manumissores noverint, et viginti quar-
tanos olei in ipsa lampade ardendos ad honorem Dei omnipotentis. 

[9] Item lego capellano scole seu sinagogue minoris dicti calli amore Dei 
quadraginta solidos. 

[10] Item lego servitoribus scole seu sinagogue minoris predicte amore Dei 
decem solidos. 

[11] Item volo et mando emi et haberi per dictos meos manumissores duas 
petias panni obscuri, pretio viginti quinque librarum regalium Majoricarum 



102 Tamid, 18 (2023), p. 61-103	 Margalida Bernat i Roca

minutorum, quas petias panni volo dari dividi et erogari per dictos meos ma-
numissores inter pauperes personas ad eorum noticiam et cognitionem. 

[12] Item lego Desson, uxori den Duran didaler, amore Dei, decern libras. 
[13] Item lego cuilibet filiorum dicte Desson amore Dei centum solidos. 
[15] Item lego Zaharon uxori dicti Abrafim Mili pro vestibus lugubribus 

decern libras. 
[16] Item lego dicto Abrafim Mili pro vestibus lugubribus quindecim li-

bras. 
[17] Item lego Ommelchayr amite mee quinquaginta libras. 
[18] Item lego Marrone sorori mee, uxori Moxini Abdalhac, quinquaquin-

ta libras, ex quibus teneatur induere se indumcntis lugubribus. 
[19] Item lego Desson sorori mee, uxori Ayhon Mili, quinquaginta libras, 

ex quibus teneatur se duere vestibus luctus. 
[20] Item lego Morim sorori mee domicelle, centum libras sibi dandas et 

solvendas cum viro tempore nuptiarum suarum. 
[21] Item lego Zaharon matri mee, pro omni videlicet parte hereditate et 

alio quocumque jure sibi pertinentibus in bonis meis, jure nature vel alias 
qualitercumque, centum libras et usumfructum staticum et habitationem 
hospitii mei in quo ego habito, donee dictum hospicium per dictos meos ma-
numissores fuerit venditum aut aliter per eosdem fuerit de ipso provissum. 

[22] Item voló ordino atque mando quod de bonis meis emantur et ha-
beantur intus callum judaycum Majoricarum, in bono et tuto loco in alo
diali portione, quoddam hospitium, in quo fiant et perpetuo teneantur 
quinqué lecta cum suis furnimentis et apparatibus; in emptionc cujusqui-
dem hospitii cum dictis quinqué lectibus volo expendi trescentas libras dic-
te moncte. 

[23] Item volo et mando quod de bonis meis emantur et habeantur decern 
libras censuales et perpetuales in loco bono et tuto, que annue convertantur 
in reparatione dicti hospitii et dictorum lectuum per dictos meos manumisso
res et per eosquos curie elegerit post obitum dictorum meorum manumis- 
sorum. 

[24] Item volo et mando emi et haberi de bonis meis in bono et tuto loco 
viginti quinqué quarterns frumenti censuales et perpetuales, que convertan-
tur in provisione pauperum judeorum qui hospitabuntur in dictis quinqué 
lectibus. 

[25] Item volo et mando quod de bonis meis emantur et habeantur decern 
libras censuales et perpetuales in loco bono tuto et securo, ex et de quibus in-
duantur dicti pauperes annue. 



Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391)	 Tamid, 18 (2023), p. 61-103 103

[26] Item lego Jusefo Comprati consanguíneo meo quinquaginta libras, 
sub pacto tamen et conditio ne quod teneatur induere se, uxorem et familiam 
suam, vestibus luctus. 

[27] Item lego Vitali Mili, nunc in loco de Houe terra sarracenorum, vi-
ginti quinqué libras. 

[28] Item lego Ayhono Mili cognato meo, pro vestibus lugubribtis viginti 
quinqué libras. 

[29] Item lego Moxino Abdalhac cognato meo dicta ratione vinginti quin-
qué libras. 

[30] Item lego centum libras dicte moncte de bonis meis dandas et erogan-
das per dictos meos manumissores et ad eorum cognitionem duabus puellis 
judeis pauperibus et non habentibus unde nubant in adjutorium maritandi. 

[31] Item lego pro redimendis judeis pauperibus detentis in captivitate in 
posse sarracenorum, ad cognitionem dictorum meorum manumissorum, 
quinquaginta libras. 

[32] Item lego Dulcic uxori mee dotes suns pro ut in dotalicio instrumen-
to sive catubba inter me et ipsam facto continctur, et duo collana perularum 
ex pulcrioribus collaribus meis. 

[33] Item lego Abrafim Mili marito de na Bellons, nunc in loco de Alger 
terra sarracenorum commoranti, pro indumentis seu vestibus suis et diete 
uxoris sue viginti quinqué libras. 

[34] Item lego Moxino porterio calli judayei Majoricarum amore Dei de-
cem libras. 

[35] Item lego Efraym ben Jucef amore Dei centum solidos. 
[36] In omnibus autem aliis bonis meis mobilibus et inmobilibus ac juri-

bus universis michi ubique compctentibus et competituris, causis titulís ac 
juribus quibuscumque, facio et instituo mihi heredem universalem Moxinum 
fratrem mecum et suos, pro omnibus suis voluntatibus inde libere faciendis. 

Et hec est ultima voluntas mea quam laudo approbo et firmo, et volo cam 
valere jure testamenti, que si non valct aut valere non poterit jure testamenti 
volo cam valere jure codicillorum vel alio quocumque jure ultime voluntatis 
quo melius valere poterit et perpetuo tenere. 

Actum est hoc Majoricarum ut supra. SigXnum meum Saÿt Mili testatoris 
predicti qui hoc meum testamentum laudo et firmo. 

Testes hujus testamenti vocati et rogati sunt: Samuel Nessim, Jucefus Sen-
tón, Samuel Proensal, Ayhim Contestini, Vitalis ben Samuel Proensal, Sala-
monus Faszuati et Elixa filius Abram Deus lo sal ac notarius subscriptus. Arx. 
de Protocols. Nicolau Prohoin. notari. 





«Los libros históricos del Antiguo Testamento»,  
una obra inèdita d’Eduard Bosch Bellver

Jordi Vidal Palomino

Universitat Autònoma de Barcelona. ORCID: 0000-0001-5405-0140 

Rebut: 28.12.2022 — Acceptat: 06.06.2023

Resum. En aquest treball presentem un manuscrit inèdit del biblista català  
Eduard Bosch Bellver (1921-2004). Tot i que el text no té títol ni data d’edició, hem 
pogut determinar que es tracta dels apunts de Bosch redactats amb motiu d’un curs 
d’estiu celebrat al Centre Borja el 1981 i titulat «Los libros históricos del Antiguo 
Testamento». El manuscrit reflecteix la proximitat de Bosch als postulats teòrics de 
l’exegesi historicocrítica, un corrent renovador predominant a Europa en aquells 
anys, que ell va introduir a les classes al Seminari de Barcelona.

Paraules clau: exegesi historicocrítica, hipòtesi documentària, Escola de les For-
mes, antic Israel

«Los libros históricos del Antiguo Testamento»  
(Historical Books of the Old Testament),  
an unpublished work by Eduard Bosch Bellver

Abstract. In this paper, we present an unpublished manuscript by the Catalan bib-
lical scholar Eduard Bosch Bellver (1921-2004). Although the text is untitled and 

Tamid: Revista Catalana Anual d’Estudis Hebraics, 18 (2023), p. 105-126
ISSN (ed. impresa): 1138-5561 ISSN (ed. electrònica): 2013-4029
DOI: 10.2436/20.1006.01.87 https://revistes.iec.cat/index.php/tamid

Correspondència: Jordi Vidal Palomino. Universitat Autònoma de Barcelona, Departa-
ment de Ciències de l’Antiguitat i de l’Edat Mitjana. ES-08193 Bellaterra. UE. Tel.: 00 34 935 
868 342. A/e: Jordi.Vidal.Palomino@uab.cat.



106 Tamid, 18 (2023), p. 105-126	 Jordi Vidal Palomino

undated, we have been able to determine that it consists of the notes Bosch wrote for 
a summer course called «Los libros históricos del Antiguo Testamento» (Historical 
Books of the Old Testament), given at the Borja Centre in 1981. The manuscript 
shows Bosch’s proximity to the theoretical postulates of historical-critical exegesis, a 
new historiographical trend that was predominant in Europe at the time and which 
he himself incorporated into classes at the Barcelona Seminary.

Keywords: historical-critical exegesis, documentary hypothesis, form criticism, 
Ancient Israel

1. Eduard Bosch Bellver, biblista

El sacerdot Eduard Bosch Bellver (Barcelona, 1921 - Vallvidrera, 2004) 
fou un destacat biblista català del segle passat, bon representant de l’anome-
nada escola historicocrítica. Tanmateix, gairebé vint anys després de la seva 
mort, la seva figura està relegada a un oblit acadèmic gairebé absolut. Els  
motius que ajuden a explicar aquest oblit es deuen, en bona mesura, a la seva 
escassa producció bibliogràfica. Tot i això, en aquest treball presentem un  
extens manuscrit inèdit de Bosch que potser contribuirà a reivindicar la im-
portància de la seva tasca.

La formació acadèmica de Bosch en l’àmbit dels estudis bíblics va ser no-
table gràcies a les seves estades en alguns dels centres internacionals més im-
portants relacionats amb aquests estudis. El 1947 es va llicenciar en teologia a 
la Universitat Pontifícia de Salamanca, amb la qualificació de magna cum lau-
de. Després es traslladà al Pontifici Institut Bíblic (PIB) de Roma, on va obte-
nir la llicenciatura en ciències bíbliques el 1950, amb la qualificació de cum 
laude.1 Tot seguit va iniciar una recerca sobre el concepte de l’elecció de l’antic 
Israel per tal d’obtenir el grau de doctor. No obstant això, la publicació d’una 
obra de Harold Henry Rowley sobre aquest mateix tema el va portar a aban-
donar el projecte.2

Durant els cursos de 1956-1957 i 1959-1960 completà la seva formació 
a l’École Biblique et Archéologique Française (EBAF) de Jerusalem i a la 
Casa de Santiago d’aquella mateixa ciutat, institució de la Conferència 
 

1. Eduard Bosch Bellver, expedient d’ordes, Arxiu Diocesà de Barcelona.
2. Rowley, 1950.



«Los libros históricos del Antiguo Testamento»	 Tamid, 18 (2023), p. 105-126 107

Episcopal Espanyola fundada el 1955 per Maximino Romero de Lema 
que tenia com a missió principal intentar millorar la formació bíblica dels 
sacerdots espanyols.3 La seva estada en aquests centres, especialment al 
PIB i a l’EBAF, va ser clau, ja que li va permetre entrar en contacte directe 
amb els corrents exegètics més moderns, basats en els postulats historico-
crítics.

Entre les principals fites de la seva carrera acadèmica cal destacar el seu 
nomenament com a professor de formació religiosa a les facultats de Dret i de 
Farmàcia de la Universitat de Barcelona. Aquest nomenament va tenir lloc el 
1958, en substitució del canonge Lluís Urpí Carbonell. Bosch es va mantenir 
en el càrrec fins al 1971.4 Així mateix, el 1965 va ser nomenat professor auxi-
liar de llengua hebrea del Seminari de Barcelona, i el 1970 professor adjunt de 
Sagrada Escriptura i llengua hebrea de la Facultat de Teologia Sant Pacià,  
de Barcelona.5 Finalment, durant els darrers anys de la seva vida va ser el rec-
tor de la parròquia de la Puríssima Concepció, també a la Ciutat Comtal 
(1988-1998).

Certament, tal com apuntàvem al principi, la producció bibliogràfica 
de Bosch no fou gaire extensa. En aquest sentit, més enllà d’alguns treballs 
acadèmics i articles de divulgació,6 cal destacar el seu paper com a membre 
del comitè de traducció del projecte de La Sagrada Biblia de l’editorial 
Montaner y Simón,7 així com la redacció de diverses entrades de la Gran 
enciclopedia Larousse i la seva actuació com a censor eclesiàstic.8 Finalment, 
cal esmentar la gran quantitat de conferències i cursos que va dictar a dife-
rents institucions religioses catalanes, cosa que demostra clarament la prio-
ritat que va donar a la tasca docent per davant de la recerca. La seva escassa 
bibliografia atorga encara més valor al manuscrit que presentem en aquest 
article, que resulta del tot indispensable per analitzar el pensament de 
Bosch en relació amb els estudis de l’Antic Testament i la història antiga 
d’Israel.

3. Sánchez i Calvo, 2015. 
4. Expedient «Eduard Bosch Bellver», Arxiu Històric de la Universitat de Barcelona.
5. «Mn. Eduard Bosch Bellver», 2004.
6. Vegeu, per exemple, Bosch, 1963, 1969a, 1969b i 1969c. 
7. Els altres membres del comitè foren Félix Puzo, Ramon Cunill, Luis Brates i Rafael 

Jiménez (Borràs, Solà i Torelló, 1979, p. 74). 
8. Sopena, 2015, p. 91.



108 Tamid, 18 (2023), p. 105-126	 Jordi Vidal Palomino

Taula 1
Conferències i cursos impartits per Eduard Bosch Bellver

Títol Data Lloc Font

Promesa del reden-
tor 21/12/1952

Auditori del Sanato-
ri-clínica de Nostra 
Senyora de la Mercè

Diario de Barcelona 
(21/12/1952), p. 18

Lo que el suburbio 
espera de las religio
sas

02/03/1957 La Balmesiana La Vanguardia Española 
(03/03/1957), p. 22

L’Antic Testament, 
preparació a l’Evan-
geli

?/?/1959 Castellterçol Germinabit, núm. 62 
(1959), p. 19

Estudios bíblicos 30/01/1959 Centro de Influencia 
Católica Femenina

Diario de Barcelona 
(30/01/1959), p. 30

La Pascua del 
pueblo de Dios. 
Comentario a frag-
mentos escogidos 
del Éxodo

24/02/1959 La Balmesiana La Vanguardia Española 
(24/02/1959), p. 19

El misterio pascual 
de Jesucristo. Co-
mentario a fragmen-
tos escogidos de la 
Carta a los Hebreos

26/02/1959 La Balmesiana La Vanguardia Española 
(26/02/1959), p. 18

María en la Biblia 17/04/1959 Centro de Influencia 
Católica Femenina

Diario de Barcelona 
(17/04/1959), p. 24

La historia primi-
tiva en la Biblia: 
Cuadros de historia 
primitiva

04/02/1960
Colegio Mayor His-
panoamericano «Fray 
Junípero Serra»

La Vanguardia Española 
(04/02/1960), p. 16

La Biblia es un con-
junto de libros que 
tienen a Dios por 
autor

08/11/1960 Círculo Medina La Vanguardia Española 
(08/11/1960), p. 28



«Los libros históricos del Antiguo Testamento»	 Tamid, 18 (2023), p. 105-126 109

Qué disposiciones 
ha de tener el cris-
tiano al entrar en 
contacto con el libro 
santo

06/12/1960 Círculo Medina La Vanguardia Española 
(06/12/1960), p. 29

Mensaje de la Biblia 09/01/1961 La Presentación La Vanguardia Española 
(03/01/1961), p. 30

Estudios bíblicos 07, 12 i 
28/02/1963

Centro de Influencia 
Católica Femenina

Diario de Barcelona 
(07/02/1963), p. 32; 
(12/02/1963), p. 39; 
(28/02/1963), p. 35

Conferencias bí-
blicas

9, 10, 11 i 
12/03/1964

Delegación Provin-
cial de la Sección 
Femenina

La Vanguardia Española 
(05/03/1964), p. 25

Iniciación bíblica: 
El sermón de la 
montaña

02/11/1964 La Presentación La Vanguardia Española 
(30/10/1964), p. 30

Iniciación al Ad- 
viento 29/11/1964 Iglesia del Santísimo 

Sacramento
Diario de Barcelona 
(27/11/1964), p. 39

Conferencias bí-
blicas

29, 30 i 
31/03/1966

Delegación Provin-
cial de la Sección 
Femenina

Hoja Oficial de la 
Provincia de Barcelona 
(28/03/1966), p. 11

Abraham, hombre 
de fe. Revelación del 
Dios personal y res-
puesta del hombre

20/02/1967 Seminario Conciliar La Vanguardia Española 
(15/02/1967), p. 26

La bona notícia de 
Jesús, el Messies, Fill 
de Déu

?/03/1967 Casal Parroquial de 
Rubí

La Vanguardia Española 
(02/03/1967), p. 39

Curso de Iniciación 
Bíblica 1968-1969 La Balmesiana La Vanguardia Española 

(26/10/1968), p. 34

Curso de Sagrada 
Escritura 1969-1970

Instituto de Ciencias 
Sagradas para reli
giosas «Mater Imma-
culata»

La Vanguardia Española 
(30/09/1969), p. 31



110 Tamid, 18 (2023), p. 105-126	 Jordi Vidal Palomino

Curso de Sagrada 
Escritura: Mensaje y 
Personalidad de San 
Pablo

1969-1970 La Balmesiana
La Vanguardia Española 
(19/10/1969), p. 30; 
(05/11/1969), p. 28

Curso de Iniciación 
Bíblica: los Profetas 
de Israel

1972-1973 La Balmesiana La Vanguardia Española 
(06/10/1972), p. 25

Curso de Historia 
de la Salvación 1973-1974

Instituto de Ciencias 
Sagradas para reli
giosas «Mater Imma-
culata»

La Vanguardia Española 
(16/10/1973), p. 27

Curso de Sagrada 
Escritura 1977-1978 La Balmesiana La Vanguardia Española 

(26/10/1977), p. 22
Curso de Intro-
ducción al Antiguo 
Testamento

1978-1979 Facultat de Teologia La Vanguardia 
(15/10/1978), p. 15

El Mensaje de Jesús 
en parábolas

11, 18, 
25/01 i 1 i 
8/02/1979

Parròquia de Maria 
Reina

La Vanguardia 
(05/01/1979), p. 22

Preparació per al 
Nadal

12 i 
19/12/1979

Centre Diocesà 
d’Acolliment i d’In-
formació Religiosa

La Vanguardia 
(06/12/1979), p. 47

Els llibres històrics 
de l’Antic Testament

29/06-11
/07/1981 

Centre Borja, Sant 
Cugat del Vallès

La Vanguardia 
(07/05/1981), p. 42

Els llibres històrics 
de l’Antic Testament 1981-1982 Centre d’Estudis 

Pastorals
La Vanguardia 
(22/08/1981), p. 23

Aspectos humanos 
de la personalidad 
de Jesús Nazareno 
según San Mateo

22/12/1982 Adoración Nocturna 
Femenina Española

La Vanguardia 
(22/12/1982), p. 53

Els llibres històrics 
de l’Antic Testament 1984-1985 Centre d’Estudis 

Pastorals
La Vanguardia 
(02/10/1984), p. 53

Iniciación a la Biblia 21/12/1985 Adoración Nocturna 
Femenina Española

La Vanguardia 
(21/12/1985), p. 57

Los profetas, ¿cuál 
es su mensaje?

21 i 
28/10, 4, i 

11/11/1987

Centre de Creixe-
ment Personal

La Vanguardia 
(11/10/1987), p. 64

Font: Elaboració pròpia.



«Los libros históricos del Antiguo Testamento»	 Tamid, 18 (2023), p. 105-126 111

2. L’origen del manuscrit 

El text de Bosch que presentem en aquest article és una còpia mecanogra-
fiada de 256 pàgines, sense títol ni data, que es conserva a la biblioteca del 
Centre Borja (Sant Cugat del Vallès). Per tant, el manuscrit no aporta cap 
dada sobre quins n’eren l’origen i la funció. Tanmateix, com veurem, hi ha in-
dicis suficients per suposar que es tractava del text que Bosch va escriure amb 
motiu d’un curs d’estiu que la Facultat de Teologia de Catalunya va celebrar 
al Centre Borja entre el 29 de juny i l’11 de juliol de 1981.9 

Figura 1. Transcripció de la notícia periodística sobre el curs que donà origen al 
manuscrit de Bosch. 
Font: La Vanguardia (07/05/1981), p. 42.

En aquell curs, Bosch es va encarregar de la docència de l’assignatura 
«Los libros históricos del Antiguo Testamento», un tema que encaixa exacta-
ment amb el contingut del manuscrit, per la qual cosa ens sembla raonable 
referir-nos a aquesta obra amb el títol de l’assignatura que li va donar origen. 
A més, això explicaria que la còpia disponible es conservi precisament a la  
biblioteca del Centre Borja, on es va impartir el curs d’estiu esmentat. Així 
 

9. És probable que, poc temps després, Bosch utilitzés el text en un altre curs amb el 
mateix títol impartit també el 1981 a Barcelona i organitzat pel Centre d’Estudis Pastorals i 
l’Associació Bíblica de Catalunya (La Vanguardia [22/08/1981], p. 23).

CURSO DE VERANO DE LA FACULTAD DE TEOLOGÍA DE BAR-
CELONA. Del 29 de junio al 11 de julio, en el Casal Borja de Sant Cugat 
del Vallés, con los siguientes temas y profesores: “L’Església de l’Esperit de 
Jesucrist”, por Victor Codina; “Els llibres històrics de l’Antic Testament” 
por Eduard Bosch; “El misteri eclesial”, por Ramón Pou y Héctor Vall; 
“L’Església en el món”, por Joan Estruch y Modest Prats; “L’Eucaristía” 
[sic], por Pere Tena; “Els Evangelis Sinòptics”, por Oriol Tuñí; “Moral se
xual”, por Josep Tubau; y “La celebración litúrgica”, por Josep Aldazabal. 
Para más información y matrícula: Secretarías de la Facultad: Sant Fran-
cesc de Borja, teléfono 674.11.50 y Sant Pacià, teléfono 254.16.00, de lunes 
a viernes, de 9 a 1 de la mañana. 



112 Tamid, 18 (2023), p. 105-126	 Jordi Vidal Palomino

mateix, la data del 1981 resulta coherent amb la bibliografia citada per Bosch 
al llarg del text, on cap treball és posterior a aquest any, com veurem a l’apar-
tat següent.

D’altra banda, la lectura atenta del manuscrit confirma que es tractava 
d’uns apunts de classe que en cap cas estaven destinats a ser publicats o, 
com a mínim, no sense haver-los sotmès abans a una revisió profunda. En 
aquest sentit, cal notar, per exemple, que el text, encara que està escrit en 
castellà, conté algunes pàgines en català (p. 192-197 i 250-253), la llengua 
materna de l’autor. Alhora, la redacció del treball sovint planteja problemes 
de coherència i conté nombroses errades. Vegem-ne alguns exemples. A la 
p. 47 llegim que «Canaán era superior en cultura a los cananeos» (per «is-
raelitas»); a la p. 176 s’afirma que, després del diluvi, la humanitat va proli-
ferar a partir dels «tres higos [per «hijos»] de Noé»; a la p. 183 es descriu el 
carro de Jahvè, «conocido» (per «conducido») per quatre criatures fantàsti-
ques; a la p. 184 s’informa que, després de la caiguda de Jerusalem el 587 
a. de la n. e., molts habitants de Judà van ser deportats a «Babilonia para 
un templo [per «tiempo»] considerable»; a la p. 46 s’aŀludeix a les exca
vacions de «Catherine Cannion» (per «Kathleen Kenyon») a Jericó; a la 
p. 222, el biblista noruec Sigmund Mowinckel apareix citat com a «Sig-
mund Mobinkel», etc.

Una altra de les característiques del manuscrit de Bosch és la manca de co-
herència a l’hora de citar noms propis antics. Dos exemples seran suficients 
per tal d’iŀlustrar aquesta problemàtica. Així, el nom assiri de Tiglat-Pilèsser 
apareix també com a Teglatfileser (p. 118), Tiglar-Pileser (p. 129, 137 i 138), 
Teglatfalasar (p. 131), Tiglatpileser (p. 131), Tglar Pileser (p. 135-136) o Ti-
glath-pileser (p. 251-253). Un cas similar es repeteix amb el nom babilònic de 
Nabucodonosor, també esmentat com a Nebucadnezzar (p. 182, 184 i 188), 
Mebucadnezzar (p. 188), Nebuchadnezzar (p. 254-255) o Nebutcanetsar  
(p. 202).

D’altra banda, Bosch va fer servir sovint expressions coŀloquials per a ex-
plicar determinats conceptes, situacions o personatges bíblics i del Pròxim 
Orient. Així, per exemple, considerava que Tutmosis III va ser una «especie de 
Napoleón» (p. 14); descrivia el jutge Samsó com un veritable «Tarzán israeli-
ta» (p. 59); afirmava que al final dels seus dies «Salomón estaba un poco 
“chocho”» (p. 79); considerava que el fet de ser el primogènit va fer que Esaú 
vencés «el primer “round”» en la seva pugna amb Jacob (p. 92); assenyalava 
que els pecats d’Israel en temps de la monarquia no podien netejar-se «ni si-
quiera con el más poderoso detergente» (p. 150); informava que la tradició ha 



«Los libros históricos del Antiguo Testamento»	 Tamid, 18 (2023), p. 105-126 113

tendit a presentar Jeremies com «un profeta “llorón”» (p. 161), o comparava la 
influència cultural de l’heŀlenisme a Palestina amb l’actual presència america-
na a l’Orient Mitjà, visible a través dels «anuncios de la Pepsi-Cola» o de les 
«películas de Hollywood» (p. 244). És obvi que aquest tipus de comentaris, 
típics del registre oral utilitzat en una classe, resulten poc comuns en un text 
acadèmic.

Encara esmentarem un darrer element que confirma el caràcter informal 
del manuscrit de Bosch. Ens estem referint a les citacions bibliogràfiques, 
sempre esquemàtiques, incompletes o, a voltes, inexistents. Un exemple de 
citació esquemàtica el trobem a les p. 26 i 214, on Bosch donava el nom  
de l’autor i l’obra a què feia referència. Més sovint, es va limitar a esmentar 
el nom de l’autor i les pàgines, tot ometent el títol de l’obra (p. ex. p. 170). 
Altres vegades consignava citacions literals esmentant l’autor, però no l’obra 
ni les pàgines (p. ex. p. 214). Finalment, en alguns casos va oferir citacions 
literals de les quals simplement deia que pertanyien a «un rabino de nuestro 
tiempo» (p. 3), a «otros autores» (p. 18), a «un autor actual» (p. 22 ) o a «un 
autor moderno» (p. 211). A l’apartat següent tornarem sobre aquesta qües-
tió.

En qualsevol cas, creiem que hi ha prou elements per concloure que  
el manuscrit de Bosch conservat al Centre Borja són els apunts que l’au- 
tor va utilitzar durant el curs d’estiu de 1981 sobre els llibres històrics de  
l’Antic Testament. Era, doncs, un material didàctic d’ús particular, que  
no sembla que tingués intenció de publicar, però que té el valor de perme-
tre’ns conèixer les seves idees sobre les qüestions tractades al llarg de l’assigna
tura.

3. Contingut i fonts del manuscrit 

«Los libros históricos del Antiguo Testamento» consta de divuit capítols 
i deu taules cronològiques. Tot i això, i en contra del que es podria esperar a 
partir del títol de l’obra, la veritat és que el material s’organitza al voltant de 
blocs temàtics i no pas a partir de l’ordre estricte dels llibres bíblics analit-
zats.



114 Tamid, 18 (2023), p. 105-126	 Jordi Vidal Palomino

Taula 2
Continguts de «Los libros históricos del Antiguo Testamento»

I. La historia sagrada de Israel 1-5
II. Los comienzos de Israel 6-20
III. La revelación de Dios y la respuesta de Israel 21-35
IV. La tierra prometida 36-50
V. La pugna entre la fe y la cultura 51-65
VI. Israel, una nación como las demás naciones 66-80
VII. La épica nacional de Israel 81-94
VIII. El movimiento profético de Israel 95-111
IX. La caída del reino del norte 112-129
X. Alianza de Judá con la muerte 130-144
XI. El descubrimiento de la Torah mosaica 145-160
XII. Destrucción de la nación 161-170
XIII. Junto a los canales de Babilonia 171-180
XIV. El sacerdote Ezequiel 181-197
XV. Un reino de sacerdotes 198-213
XVI. Las alabanzas de Israel 214-223
XVII. El comienzo de la sabiduría 224-240
XVIII. El drama incompleto 241-249
Esquemas cronológicos

             Font: Elaboració pròpia.

Bosch va estructurar l’obra al voltant de tres eixos concrets: els temes his-
tòrics, les qüestions teològiques i l’exegesi bíblica. En aquest sentit, els apar-
tats històrics normalment serveixen com a marc interpretatiu per a les discus-
sions teològiques i exegètiques, que són les que ocupen un espai més gran dins 
del text, amb llargues digressions sobre temes com les fonts del Pentateuc, el 
concepte d’Aliança, l’elecció d’Israel o el significat del moviment profètic. 
Només reben un tractament més extens aquells episodis històrics considerats 
clau per entendre la trajectòria de l’antic Israel i la conformació de la seva fe.

Des del punt de vista cronològic, l’obra abraça des del segon miŀlenni a. de 
la n. e. fins a l’època heŀlenística. És a dir, des de l’etapa patriarcal i l’Èxode 
(Pentateuc) fins a la data de composició dels darrers llibres de l’Antic Testa-
ment analitzats per Bosch (Jonàs, Ester, Primer llibre dels Macabeus, Segon 
llibre dels Macabeus, Daniel).



«Los libros históricos del Antiguo Testamento»	 Tamid, 18 (2023), p. 105-126 115

Pel que fa a les fonts utilitzades per a la redacció del manuscrit, la veritat  
és que, com dèiem, Bosch va ser molt poc explícit sobre aquesta qüestió. Com 
que es tracta d’un text que no estava destinat a ser publicat, l’autor moltes  
vegades es referí a les seves fonts de manera imprecisa. De fet, al llarg de les  
256 pàgines del text, Bosch tan sols va citar de forma més o menys completa 
un total de catorze referències bibliogràfiques, que repassem a continuació.

En primera instància, esmentava quatre edicions de la Bíblia, una de cata-
lana, dues de castellanes i una d’anglesa: la Bíblia de Montserrat (p. 1), la Bi-
blia de Jerusalén (p. 7), la traducció de Nacar-Colunga (p. 179) i la Revised 
Standard Version of the Bible (p. 125). En aquest apartat en concret sorprèn 
que no esmentés en cap moment la traducció publicada per l’editorial Monta-
ner y Simón en què ell havia participat. Per a les fonts extrabíbliques, va fer 
servir l’antologia clàssica de James B. Pritchard10 (p. 224 i 236), així com la 
seva traducció parcial al castellà11 (p. 13).

Més enllà de les fonts primàries, són dues les obres més esmentades per 
Bosch. La primera és Theologie des Alten Testaments, de Gerhard von Rad, a la 
qual es refereix tres vegades (p. 2, 39 i 214). En aquest sentit, cal notar que, de 
manera una mica sorprenent, Bosch no citava l’original alemany ni la traduc-
ció castellana de l’obra de Von Rad,12 sinó la versió francesa. El segon treball 
més utilitzat per Bosch va ser La historia de Israel, de John Bright, al qual 
també es va referir tres vegades (p. 70, 171 i 172). De fet, al llarg del text és fà-
cil constatar que Bosch va utilitzar Von Rad com a guia prioritària per a les 
qüestions teològiques i exegètiques, i Bright per als temes pròpiament histò-
rics.

A banda d’aquests dos treballs, la resta de citacions eren aŀlusions de caràc-
ter puntual que miraven d’iŀlustrar temes concrets. Així, es referia a una obra 
de Deissler per analitzar el procés de creació del Pentateuc (p. 174);13 a un ar-
ticle de Roland de Vaux14 i un llibre d’André Parrot15 sobre la formació de les 
sagues patriarcals (p. 7), a un treball de Mircea Eliade16 per estudiar la relació 

10. Pritchard, 1950.
11. Pritchard, 1966.
12. Rad, 1975.
13. Deissler, 1966. 
14. De Vaux, 1946, 1948 i 1949.
15. Parrot, 1962.
16. Eliade, 1971.



116 Tamid, 18 (2023), p. 105-126	 Jordi Vidal Palomino

històrica entre Jahvè i Israel (p. 214), a una monografia de Pierre Grelot17 so-
bre la importància de l’Èxode en la tradició històrica hebrea (p. 163), i a un 
comentari de Samuel Terrien18 sobre el llibre de Job (p. 234).

Tal com s’aprecia en el repàs que acabem de fer, la majoria de les obres es-
mentades per Bosch eren o bé originals francesos o bé traduccions franceses. 
La seva predilecció evident per la tradició francesa d’estudis bíblics devia de 
ser conseqüència directa de les estades que va fer a la dècada de 1950 a 
l’EBAF. Aquesta institució, fundada el 1890 pel pare Marie-Joseph Lagrange, 
va ser des del primer moment el centre d’estudis bíblics més innovador i ober-
turista dins l’àmbit catòlic. Compromesa amb l’ús de la filologia semítica, la 
història de l’antic Pròxim Orient, la geografia i l’arqueologia com a fonts au-
xiliars per a l’estudi de la Bíblia, l’EBAF recollia molts dels plantejaments de 
l’escola historicocrítica alemanya, i va possibilitar una exegesi catòlica moder-
na, allunyada dels postulats apologètics i concordistes més conservadors.19 La 
qualitat de la docència i de la investigació que s’hi duien a terme va fer que al-
guns biblistes catalans, entre els quals Bosch mateix, hi completessin la seva 
formació, per la qual cosa la influència dels seus plantejaments a la ciència bí-
blica catalana és més que notable, tal com queda reflectit a «Los libros históri-
cos del Antiguo Testamento».

4. Bosch i la historiografia de l’antic Israel

Des del punt de vista historiogràfic, el manuscrit de Bosch aborda amb 
detall quatre dels temes principals de discussió al voltant de la història antiga 
d’Israel: la formació del Pentateuc, l’origen d’Israel, el problema de la con-
questa i la monarquia unida. Tot seguit, analitzarem les idees de Bosch sobre 
aquests quatre temes. 

Pel que fa a l’origen del Pentateuc, diverses necrològiques de Bosch, escri-
tes per deixebles i coŀlegues seus, coincideixen a l’hora d’assenyalar que era un 
seguidor ferm de la teoria documentària de Wellhausen i de l’Escola de les 
Formes (Formgeschichtliche Schule) de Hermann Gunkel, unes propostes teò-

17. Grelot, 1963.
18. Terrien, 1963.
19. Sobre la importància de l’École Biblique, vegeu, entre d’altres, Murphy-O’Connor, 

1990; Vesco, 1990; García Cordero, 1991; Montagnes, 2004.



«Los libros históricos del Antiguo Testamento»	 Tamid, 18 (2023), p. 105-126 117

riques noves en aquell moment que va conèixer gràcies als seus estudis al PIB i 
l’EBAF i que, segons aquestes necrològiques, dificultaren el seu accés a la do-
cència a la Facultat de Teologia de Barcelona, on es consideraven massa mo-
dernes, radicals i polèmiques.20	

La veritat és que el manuscrit que aquí analitzem confirma plenament 
aquesta qüestió. Bosch, tot i que no citava en cap moment Wellhausen, sí que 
va fer referències contínues a la hipòtesi documentària, i reconeixia el caràcter 
complex i compost del Pentateuc. De fet, més que Wellhausen, Bosch seguia 
la versió de la hipòtesi documentària de Von Rad, i acceptava al peu de la lle-
tra les seves propostes sobre l’origen i la cronologia de les quatre fonts que teò-
ricament es trobaven a l’origen dels primers llibres de l’Antic Testament: font 
J (segle x), font E (segle ix), font D (segle vii) i font P (segle vi) (p. 7).

Pocs anys abans que Bosch escrivís «Los libros históricos del Antiguo Tes-
tamento» es van publicar diverses obres que criticaven la hipòtesi documentà-
ria, especialment la datació de les quatre fonts proposada per Von Rad, alhora 
que posaven en relleu la dificultat evident a l’hora de distingir les possibles 
fonts en determinats passatges bíblics.21 Les crítiques plantejades en el seu mo-
ment per autors com John Van Seters, Hans Heinrich Schmid o Rolf Rend- 
torff amb el temps van obrir la porta a la superació i a l’abandonament de la 
teoria documentària, com a mínim, tal com l’havien formulada Wellhausen i 
Von Rad. Tot i això, la veritat és que Bosch no va citar cap d’aquestes obres ni 
es va fer ressò d’aquell rebuig incipient a la teoria documentària. Únicament 
va manifestar en alguns moments les dificultats que ell mateix trobava a l’ho-
ra de distingir entre les fonts J i E (p. 19 i 116).

Pel que fa a l’Escola de les Formes, encara que Bosch tampoc no va citar 
Gunkel al llarg del manuscrit, sí que va demostrar el seu interès pels concep-
tes desenvolupats per aquell autor sobre la necessitat de determinar a quin gè-
nere literari pertanyien les unitats bàsiques del Pentateuc (contes, mites, sa-
gues, llegendes, etc.) i quin era el medi vital de cadascuna de les formes 
literàries (Sitz im Leben).22 Concretament, Bosch va recórrer a l’Escola de les 
Formes per descriure la configuració definitiva dels relats relacionats amb 
l’Èxode (p. 32-33), així com per establir quina havia estat la funció original 

20. Ferrer, 2004; Sánchez Bosch, 2005.
21. Van Seters, 1975; Schmid, 1976; Rendtorff, 1976.
22. Vegeu, per exemple, Gunkel, 1895.



118 Tamid, 18 (2023), p. 105-126	 Jordi Vidal Palomino

dels salms, d’acord amb les propostes de Sigmund Mowinckel, un altre dels 
representants principals de l’Escola de les Formes23 (p. 216).

Pel que fa a l’origen d’Israel, Bosch es mostrava partidari, encara que sense 
citar-ne l’autor, de la vella hipòtesi d’Albright24 segons la qual els patriarques 
hebreus pertanyien a l’ètnia amorrea. La proposta d’Albright (i de Bosch) vin-
culava el periple d’Abraham des d’Ur fins a Canaan amb les migracions 
amorrees de finals del tercer i principis del segon miŀlenni a. de la n. e., ben 
testificades a la documentació cuneïforme (p. 10). Així mateix, Bosch celebra-
va, de nou sense citar-les, les teories de Cyrus Gordon i Ephraim Speiser sobre 
els paraŀlelismes existents entre les tauletes cuneïformes de Nuzi i determinats 
costums socials i legals relacionats amb els patriarques, tal com apareixen des-
crits al llibre del Gènesi (p. 10-11).25 Aquells plantejaments de Gordon i Spei-
ser foren utilitzats en el seu moment com a prova de la fiabilitat històrica de 
les sagues patriarcals. En qualsevol cas, és probable que Bosch no conegués 
directament els treballs d’Albright, Gordon i Speiser, sinó únicament la seva 
menció a la Historia de Israel de John Bright que utilitzava com a guia.

Encara pel que fa a l’origen d’Israel, Bosch abordava la controvertida qües-
tió de la història de Jahvè. En aquest sentit, afirmava que l’anomenada «hipó-
tesis quenita» li semblava una «hipótesis muy atractiva», tot i que es mostrava 
prudent a l’hora d’acceptar-la completament (p. 19). Aquesta hipòtesi defen-
sava que l’origen històric de Jahvè no es trobava al territori d’Israel, sinó més 
al sud, a les muntanyes quenites, a la regió de Madian. La hipòtesi va ser plan-
tejada per primera vegada per F. W. Ghillany, sota el pseudònim de Richard 
von der Alm,26 i fou acceptada per figures tan destacades com Eduard Meyer,27 
Gerhard von Rad,28 Martin Noth,29 Manfred Weippert30 i Moshe Weinfeld.31 
Tot i això, també va comptar amb veus crítiques, com les de Roland de Vaux, 
que la va definir com «une hypothèse indémontrable».32

23. Mowinckel, 1921-1924.
24. Albright, 1961. Per a una discussió sobre aquesta teoria vegeu, per exemple, Fin- 

kelstein, 2007. 
25. Gordon, 1940; Speiser, 1963. 
26. Alm, 1862. 
27. Meyer, 1881.
28. Rad, 1975, p. 18-21. 
29. Noth, 1948, p. 150-151.
30. Weippert, 1967.
31. Weinfeld, 1987.
32. De Vaux, 1969.



«Los libros históricos del Antiguo Testamento»	 Tamid, 18 (2023), p. 105-126 119

Bosch també va analitzar la qüestió de la relació entre les cartes d’Amarna 
i el text bíblic. Amb la frase «algunos autores han pensado que las cartas des-
criben los hechos del libro de Josué» (p. 43), es referia de manera tàcita als tre-
balls d’autors com Archibald H. Sayce, Claude R. Conder, Fritz Hommel o 
Albert T. Olmstead, entre d’altres,33 els quals, efectivament, van veure en els 
textos d’Amarna una confirmació extrabíblica dels relats de la conquesta de 
Canaan. Tanmateix, Bosch creia que «esto difícilmente puede ser admitido». 
D’aquesta manera, s’allunyava dels postulats maximalistes per alinear-se al 
costat de la majoria d’especialistes, que coincideixen a l’hora de descartar que 
la documentació amarniana contingui informació relacionada amb el relat 
bíblic de la conquesta de Canaan.34

Més confusa era la seva postura sobre els habiru i la seva possible relació 
històrica amb els hebreus. Així, els dedicava un apartat monogràfic (p. 11), on 
els definia com «un pueblo poco brillante». Més endavant, però, i de manera 
una mica sorprenent, afirmava que en realitat no eren un poble, sinó «una 
clase social». Per tant, Bosch aparentment acceptava les dues teories antitèti-
ques existents al voltant dels habiru. D’una banda, en qualificar-los com a 
«pueblo», es feia ressò de les primeres reaccions d’autors com Heinrich Zim-
mern, Claude R. Conder o Hugo Winckler, que ràpidament van identificar 
els habiru amb els hebreus.35 Les raons que van portar a plantejar aquesta 
identificació eren la similitud fonètica entre tots dos vocables, així com el fet 
que les cartes d’Amarna recollissin notícies d’atacs de bandes d’habiru a ciu-
tats cananees, uns atacs que recordaven molt els protagonitzats pels israelites 
al llibre de Josuè. De l’altra, en definir-los com a «clase social» sense una iden-
titat ètnica concreta, Bosch es feia ressò de les tendències més recents, que in-
terpretaven el terme habiru no com un poble o entitat ètnica, sinó com un 
apeŀlatiu per a designar persones apartades del seu context social, generalment 
per motius polítics o econòmics. Aquests habiru actuaven com a bandolers i 
mercenaris, i no tenien una connexió directa o immediata amb els hebreus 
històrics.36 Tot i això, Bosch acabava l’apartat afirmant que «el marco de vida 
de los Habiru coincide con el marco de vida de los patriarcas», amb la qual 
cosa admetia l’existència d’una correlació històrica entre habiru i hebreus. 

33. Conder, 1893; Sayce, 1894 i 1895; Hommel, 1897; Olmstead, 1931. 
34. Vegeu, per exemple, Liverani, 1998, p. 15 i s. 
35. Zimmern, 1890; Conder, 1890; Winckler, 1897.
36. Lewy, 1927; Landsberger, 1929; Bottéro, 1955; Greenberg, 1955. 



120 Tamid, 18 (2023), p. 105-126	 Jordi Vidal Palomino

D’aquesta manera, semblava fer marxa enrere i es distanciava dels corrents 
més renovadors en l’estudi d’aquesta qüestió. Queda clar, per tant, que Bosch 
va intentar combinar sense èxit dues interpretacions irreconciliables sobre la 
naturalesa dels habiru.

Pel que fa a l’aparició de les tribus d’Israel a Canaan, Bosch fou un ferm 
partidari de la hipòtesi de la conquesta, defensada per William F. Albright i 
els seus deixebles.37 En aquest sentit, l’argument clau que el portava a decan-
tar-se per aquesta hipòtesi és que, segons ell, havia estat confirmada per l’ar-
queologia: «existen muchas pruebas arqueológicas que apoyan la tradición de 
que los israelitas hicieron un asalto decisivo contra la región montañosa cana-
nea en la última parte del siglo xiii» (p. 45). Certament, reconeixia que les ex-
cavacions de Judith Marquet-Krause a Ai i de Kathleen Kenyon a Jericó des-
mentien la literalitat de Josuè, 6-8 sobre la conquesta d’ambdues ciutats. 
Tanmateix, considerava que les dades obtingudes en altres jaciments com Ha-
zor, Laquish o Betel eren suficients per a mantenir la vigència de la hipòtesi 
de la conquesta: «hay muchas pruebas en favor de la afirmación central del li-
bro de Josué, de que en el siglo xiii los israelitas, probablemente capitaneados 
por las tribus de José y Benjamín, fueron victoriosos en arrebatar una buena 
parte de territorio de la región montañosa central de los cananeos» (p. 46).

Bosch també va fer referència a la hipòtesi de la infiltració, plantejada pels 
que ell anomenava «historiadores críticos» (p. 45). Aquests historiadors crí- 
tics, que no esmentava, eren Albrecht Alt i Martin Noth, els quals van propo-
sar que les tribus israelites, lluny de protagonitzar una conquesta militar del 
territori, en realitat van portar a terme un assentament a Canaan de caràcter 
pacífic i dilatat en el temps.38 Per contra, Bosch no feia cap referència a la ter-
cera gran teoria que existia en aquells moments sobre l’aparició d’Israel a Ca-
naan. Ens referim a la hipòtesi de la revolta camperola, plantejada per George 
E. Mendenhall i Norman Gottwald,39 segons la qual l’emergència d’Israel es 
va produir com a conseqüència de la revolta de poblacions camperoles contra 
les autoritats cananees. L’absència de qualsevol referència a aquesta proposta 
en el manuscrit de Bosch s’explica segurament per raons cronològiques, ja que 
el llibre de Gottwald, on s’exposa aquesta proposta de manera orgànica i siste-

37. Albright, 1935 i 1939.
38. Alt, 1925; Noth, 1930.
39. Mendenhall, 1962; Gottwald, 1979.



«Los libros históricos del Antiguo Testamento»	 Tamid, 18 (2023), p. 105-126 121

màtica, es va publicar només dos anys abans del manuscrit de Bosch i els seus 
plantejaments gairebé no havien començat a discutir-se en l’àmbit acadèmic.

Finalment, i pel que fa a la monarquia unida, Bosch, per raons cronològi-
ques òbvies, no es va fer ressò de la controvèrsia generada durant les dècades 
de 1980 i 1990 al voltant de la historicitat de Saül, David i Salomó.40 Així, 
doncs, la narració històrica de Bosch sobre el segle x a. de la n. e. era perfecta-
ment canònica, basada en les informacions recollides als llibres de Samuel i 
dels Reis. D’aquesta manera, no dubtava a l’hora d’acceptar que Israel va as-
solir la unitat nacional sota el lideratge de Saül, gràcies a l’existència d’una 
conjuntura internacional favorable, sense interferències dels grans imperis  
(p. 66 i s.). Alhora, també reconeixia la historicitat dels regnats de David i Sa-
lomó, creadors d’un veritable imperi regional «que se extendía desde las mon-
tañas del Líbano a los mismos bordes de Egipto, desde el Mediterráneo hasta 
el desierto de Arabia» (p. 72).

Certament, Bosch es va referir a alguns dels problemes que plantejaven 
les fonts bíbliques relacionades amb la monarquia unida. Així, per exemple, 
a les p. 66 i 71 es feia ressò del Segon llibre de Samuel 21,19, un passatge on 
s’afirmava que el botxí de Goliat havia estat Elhanan i no pas David, com 
pretenia el Primer llibre de Samuel 17. També a la p. 71 reconeixia l’existèn-
cia de dues versions diferents i contradictòries sobre l’entrada de David a la 
cort de Saül (1Sa 16 i 1Sa 17). Tanmateix, considerava que es tractava de pro-
blemes menors, mers «embellecimientos legendarios y teológicos», del tot in-
suficients per qüestionar la veracitat essencial dels relats sobre la monarquia 
unida.

Alhora, convé ressaltar la reivindicació que Bosch va fer de la figura de 
Saül, així com la duresa amb què, de vegades, es referia a David i Salomó. Pel 
que fa a Saül, Bosch considerava que la imatge negativa recollida pel primer 
llibre de Samuel era el resultat de «la parcialidad de los historiadores de las tri-
bus del Sur», embrancats en la «glorificación de David» (p. 67). Per a Bosch, 
només seria possible una valoració més equilibrada de la figura de Saül si dis-
poséssim d’una «narración histórica de un círculo dominado por la simpatía 
hacia Saúl» (p. 67). Evidentment, aquesta narració no existeix. Malgrat tot, a 
partir del material disponible, Bosch es va esforçar a rehabilitar la figura del 
primer rei d’Israel, que definia com un líder «capaz de inspirar gran devoción 

40. Vegeu, entre d’altres, Lemche, 1988; Thompson, 1992; Davies, 1992; Whitelam, 
1996. 



122 Tamid, 18 (2023), p. 105-126	 Jordi Vidal Palomino

y confianza a sus contemporáneos», com un hàbil militar i com un polític ta-
lentós que posà els fonaments per al desenvolupament posterior d’Israel. Tam-
bé exaltava la seva virtut religiosa, ja que «a pesar de todas sus debilidades, era 
un hombre de fe sincera y apasionada, era un yavista convencido» que «quería 
servir a Yahweh de todo corazón» (p. 68). Bosch concloïa la seva anàlisi amb 
una frase una mica coŀloquial, però molt significativa: «Ni David fue tanto, ni 
Saúl tan poco» (p. 67).	

Bosch reconeixia David com «uno de los más grandes jefes militares y un 
gran estadista», «el arquitecto de la nación y el campeón real de la fe de Israel» 
(p. 71). Però s’esforçava per fugir de la descripció hagiogràfica, alhora que cri-
dava l’atenció sobre les seves «debilidades» (p. 75), i afirmava que en la vellesa 
es convertí en una «una figura patética, de corazón roto, exhausto» (p. 74). 
Una situació similar es repeteix amb Salomó. En aquest sentit, Bosch denun-
ciava que la historiografia deuteronomista el descrivia de forma poc realista, 
car el presentava com el «más grande de todos los reyes de la tierra por sus ri-
quezas y su sabiduría», una visió que considerava tenyida «con cristales de co-
lor rosa» (p. 77). En realitat, segons Bosch, Salomó va ser un monarca «ambi-
cioso y egoísta por naturaleza» (p. 77), que va imposar sobre els seus súbdits 
«duras medidas de explotación» i un «opresivo programa de trabajos forzados» 
(p. 78) per poder complir amb els seus ambiciosos projectes arquitectònics i 
imperials.

És interessant remarcar que aquesta visió particular de Bosch sobre els tres 
primers reis d’Israel es basava només de manera parcial en les idees de John 
Bright, l’autor que, com dèiem, va utilitzar com a guia per confegir els apar-
tats històrics del seu text. En aquest sentit, Bright, com Bosch, no dubtà a 
l’hora de tractar alguns dels aspectes més controvertits de les biografies de 
David i Salomó. Tanmateix, en cap moment mirà de rehabilitar la figura  
de Saül, per la qual cosa en aquest punt concret podem constatar una oberta 
discrepància entre Bosch i el seu historiador de referència.

5. Consideracions finals 

En una obra recent, el biblista Jordi Cervera ha definit Bosch com el dar-
rer representant de l’antiga escola bíblica catalana, una figura de transició 
que, amb la seva jubilació el 1992, va donar pas a una nova generació de pro-
fessors postconciliars (Armand Puig, Ignasi Ricart, Jordi Latorre, Claustre 
Solé, Joan Ramon Marí, Agustí Borrell, Ramon Ribera, Damià Roure, Sa-



«Los libros históricos del Antiguo Testamento»	 Tamid, 18 (2023), p. 105-126 123

muel Sais, etc.).41 Nosaltres creiem, però, que en realitat Bosch ha de ser con-
siderat com un pioner en la superació dels paradigmes apologètics i concor-
distes que fins aleshores havien caracteritzat l’estudi de la Bíblia, com a 
mínim a la Facultat de Teologia de Barcelona. Gràcies sobretot a la seva for-
mació internacional adquirida al PIB i a l’EBAF, Bosch va ser l’encarregat 
d’introduir els postulats de l’exegesi historicocrítica a Catalunya, uns postu-
lats que llavors encara eren vistos amb recels als cercles catòlics més conserva-
dors i que, segons Jordi Sánchez Bosch, van dificultar, com a mínim en un 
primer moment, la seva progressió acadèmica al Seminari de Barcelona.42 La 
seva aposta decidida i ferma per idees com la teoria documentària de Wellhau-
sen i Von Rad i la Formgeschichtliche Schule de Gunkel i Mowinckel va su-
posar una gran notícia per a l’escola bíblica catalana, ja que va permetre l’en-
trada al Seminari dels corrents exegètics més moderns que ja feia anys que 
dominaven el panorama acadèmic dels principals centres d’estudis bíblics in-
ternacionals. Certament, la tasca de Bosch es va centrar molt més en la do-
cència que no pas en la investigació, per la qual cosa el significat del seu tre-
ball gairebé no es pot rastrejar a escala bibliogràfica. Afortunadament, «Los 
libros históricos del Antiguo Testamento» ens ofereix el testimoni perfecte de 
la tasca exegètica renovadora de Bosch, una tasca que cal reivindicar.

Bibliografia 

Albright, William F. «Abram the Hebrew: A New Archaeological Interpre-
tation». Bulletin of the American Schools of Oriental Research, 163 (1961),  
p. 36-54.

— «Archaeology and the Date of the Hebrew Conquest of Palestine». Bulle-
tin of the American Schools of Oriental Research, 58 (1935), p. 10-18.

— «The Israelite Conquest of Canaan in the Light of Archaeology». Bulletin 
of the American Schools of Oriental Research, 74 (1939), p. 11-23.

Alm, Richard von der. Theologische Briefe an die Gebildeten der deutschen Na-
tion. i. Leipzig: Otto Wigard, 1862, p. 320-322 i 480-483.

Alt, Albrecht. Die Landnahme der Israeliten in Palästina. Leipzig: Druckerei 
der Werkgemeinschaft, 1925.

41. Cervera, 2017, p. 117. 
42. Sánchez Bosch, 2005, p. 209.



124 Tamid, 18 (2023), p. 105-126	 Jordi Vidal Palomino

Borràs, Antoni; Solà, Francesc de P.; Torelló, Josep M. Escriptors jesuïtes 
de Catalunya: Bibliografia 1931-1976. Sant Cugat del Vallès: Facultats de 
Filosofia i Teologia Sant Francesc de Borja, 1979.

Bosch, Eduard. «Absalón, hijo de David». Historia y Vida, 10 (1969a), p. 16-
17.

— «Débora, un líder que salva a Israel». Historia y Vida, 11 (1969b), p. 36-37.
— «Helí, o el fracaso de la hierocracia». Historia y Vida, 12 (1969c), p. 104-

105.
— «Jueves Santo, eucaristía, fraternidad». Diario de Barcelona (11 abril 1963), 

p. 56.
Bottéro, Jean. Le problème des Habiru. París: Impr. Nationale, 1955.
Bright, John. La historia de Israel. Bilbao: Desclée de Brouwer, 1966.
Cervera, Jordi. Mestres catalans de l’exegesi historicocrítica. Barcelona: Publi-

cacions de l’Abadia de Montserrat, 2017.
Conder, Claude R. «Monumental Notice of Hebrew Victories». Palestine 

Exploration Quarterly, 22 (1890), p. 326-329.
— The Tell Amarna Tablets. Londres: Palestine Exploration Fund, 1893.
Davies, Philip R. In Search of Ancient Israel. Sheffield: Sheffield Academic 

Press, 1992.
De Vaux, Roland. «Les patriarches hébreux et les découvertes modernes».  

Revue Biblique, 53 (1946), p. 321-348; 55 (1948), p. 321-347, i 56 (1949),  
p. 5-36.

— «Sur l’origine Kénite ou Madianite du Yahwisme». Eretz Israel, 9 (1969),  
p. 28-32.

Deissler, Alfons. El Antiguo Testamento y la moderna exégesis católica. Barce-
lona: Herder, 1966.

Eliade, Mircea. Cosmos and History. Nova York: Harper & Row, 1971.
Ferrer, Joan. «Mn. Eduard Bosch, biblista». Butlletí de l’Associació Bíblica de 

Catalunya, 83 (2004), p. 46-47.
Finkelstein, Israel. «Patriarchs, Exodus, Conquest: Fact or Fiction?». En: 

Schmidt, Brian B. (ed.). The Quest for the Historical Israel. Leiden: Brill, 
2007, p. 41-56.

García Cordero, Maximiliano. «Centenario de “l’École Biblique” de Jeru-
salén». Salmanticensis, 38 (1991), p. 225-236.

Gordon, Cyrus H. «Biblical Customs and the Nuzu Tablets». The Biblical 
Archaeologist, 3 (1940), p. 1-12.

Gottwald, Norman. The Tribes of Yahweh: A Sociology of the Religion of  
Liberated Israel, 1250-1050 B.C.E. Maryknoll: Orbis Books, 1979.



«Los libros históricos del Antiguo Testamento»	 Tamid, 18 (2023), p. 105-126 125

Greenberg, Moshe. The Hab/piru. New Haven: American Oriental Society, 
1955.

Grelot, Pierre. Introduction aux livres saints. París: Librairie Classique E. Be-
lin, 1963.

Gunkel, Hermann. Schöpfung und Chaos in Urzeit und Endzeit. Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht, 1895.

Hommel, Fritz. Die altisraelitische Überlieferung in inschriftlicher Beleuchtung. 
Múnic: Hermann Lukaschik, 1897.

Landsberger, Benno. «Habiru und Lulahhu». Kleinasiatische Forschungen,  
1 (1929), p. 321-334.

Lemche, Niels P. Ancient Israel: A New History of Israelite Society. Sheffield: 
JSOT Press, 1988.

Lewy, Julius. «Habiru und Hebräer». Orientalistische Literaturzeitung, 30 
(1927), p. 738-746 i 825-833.

Liverani, Mario. Le lettere di el-Amarna. Vol. 1: Le lettere dei «Piccoli Re». 
Brescia: Paideia, 1998.

Mendenhall, George E. «The Hebrew Conquest of Palestine». Biblical  
Archaeologist, 25 (1962), p. 66-87.

Meyer, Eduard. «Kritik der Berichte über die Eroberung Palästinas».  
Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft, 1 (1881), p. 117-146.

«Mn. Eduard Bosch Bellver». Butlletí de l’Arquebisbat de Barcelona, 144 (2004), 
p. 20-21.

Montagnes, Bernard. Marie-Joseph Lagrange: Une biographie critique. París: 
Cerf, 2004.

Mowinckel, Sigmund. Psalmenstudien I-VI. Christiania: Dybwad, 1921-1924.
Murphy-O’Connor, Jerome. The École Biblique and the New Testament: A Cen-

tury of Scholarship (1890-1990). Friburg: Vandenhoeck & Ruprecht, 1990.
Noth, Martin. Das System der Zwölf Stämme Israels. Stuttgart: Kohlhammer, 

1930.
— «Der Gottesberg und die Midianiter». En: Überlieferungsgeschichte des Pen-

tateuch. Stuttgart: Kohlhammer, 1948, p. 150-151.
Olmstead, Albert T. History of Palestine and Syria to the Macedonian Con-

quest. Nova York: Charles Scribner’s Sons, 1931.
Parrot, André. Abraham et son temps. Neuchâtel: Delachaux & Niestlé, 

1962.
Pritchard, James B. (ed.). Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old Tes-

tament. Princeton: Princeton University Press, 1950.
— La sabiduría del Antiguo Oriente. Barcelona: Garriga, 1966.



126 Tamid, 18 (2023), p. 105-126	 Jordi Vidal Palomino

Rad, Gerhard von. Teología del Antiguo Testamento. Salamanca: Sígueme, 
1975. 2 v.

— Theologie des Alten Testaments. Múnic: Kaiser Verlag, 1957-1960. 2 v.
Rendtorff, Rolf. Das überlieferungsgeschichtliche Problem des Pentateuch. Berlín: 

De Gruyter, 1976.
Rowley, Harold Henry. The Biblical Doctrine of Election. Londres: Lutter-

worth, 1950.
Sánchez Bosch, Jordi. «Eduard Bosch (Barcelona, 1921 - Vallvidrera, Bar-

celona, 2004)». Revista Catalana de Teologia, 30 (2005), p. 209-210.
Sánchez Caro, José Manuel; Calvo Gómez, José Antonio (ed.). La Casa de 

Santiago en Jerusalén: El Instituto Español Bíblico y Arqueológico en Tierra 
Santa. Estella: Verbo Divino, 2015.

Sayce, Archibald H. The «Higher Criticism» and the Verdict of the Monuments. 
Londres: Society for Promoting Christian Knowledge, 1894.

— Patriarchal Palestine. Londres: Society for Promoting Christian Knowl- 
edge, 1895.

Schmid, Hans Heinrich. Der sogenannte Jahwist. Beobachtungen und Fragen 
zur Pentateuchforschung. Zúric: Theologischer Verlag, 1976.

Sopena, Mireia. «Los satélites de la curia diocesana. Censores eclesiásticos en 
la Barcelona de los sesenta». Represura, 1 (2015), p. 66-92.

Speiser, Ephraim A. Genesis. Nova York: Doubleday & Company, 1963.
Terrien, Samuel. Job. Neuchâtel: Delachaux & Niestlé, 1963.
Thompson, Thomas L. Early History of the Israelite People. Leiden: Brill, 

1992.
Van Seters, John. Abraham in History and Tradition. New Haven: Yale Uni-

versity Press, 1975.
Vesco, Jean-Luc. L’Ancien Testament. Cent ans d’exégèse à l’École biblique. Pa-

rís: J. Gabalda, 1990.
Weinfeld, Moshe. «The Tribal League at Sinai». En: Hanson, Paul D.; Mc-

Bride, Dean S.; Miller, Patrick D. (ed.). Ancient Israelite Religion. Essays 
in Honor of Frank Moore Cross. Filadèlfia: Fortress Press, 1987, p. 303-314.

Weippert, Manfred. Die Landnahme der israelitischen Stämme in der neueren 
wissenschaftlichen. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1967.

Whitelam, Keith W. The Invention of Ancient Israel. Londres: Routledge, 1996.
Winckler, Hugo. «Die Hebräer in den Tell-Amarna-Briefen». En: Semitic studies 

in memory of Alexander Kohut. Berlín: S. Calvary & Co, 1897, p. 605-609.
Zimmern, Heinrich. «Palästina um das Jahr 1400 vor Chr. nach neuen Que-

llen». Zeitschrift des Deutschen Palästina-Vereins, 13 (1890), p. 133-147.



Els préstecs dels jueus al Consell Municipal  
de Cervera (1332-1333)

Josep M. Llobet i Portella

Universitat Nacional d’Educació a Distància, Centre Associat de Cervera  
ORCID: 0009-0001-2864-6976

Rebut: 21.02.2023 — Acceptat: 10.07.2023

Resum. En aquest article, a partir principalment d’unes anotacions del llibre de 
clavaria de l’any 1333 i d’uns comentaris del llibre de consells dels anys 1332-1333 
de la Paeria de Cervera, donem diversa informació sobre els préstecs que feren en 
aquell temps alguns jueus al Consell Municipal d’aquesta població. Adjuntem la bi-
bliografia de les obres citades i la transcripció de les susdites anotacions.

Paraules clau: jueus, préstecs, interessos, govern municipal, Cervera, anys 1332-1333

Loans from Jews to the Municipal Council of Cervera (1332-1333)

Abstract.  In this article, drawing mainly on entries in the 1333 treasury book and 
comments in the 1332-1333 book of council meetings of the municipal authorities 
of Cervera, we offer information on the loans that certain Jews made to the Munici-
pal Council of Cervera in the period in question. The article includes a bibliography 
of the works cited and a transcript of the aforementioned entries.

Keywords: Jews, loans, interest, municipal government, Cervera, years 1332-1333

Tamid: Revista Catalana Anual d’Estudis Hebraics, 18 (2023), p. 127-140
ISSN (ed. impresa): 1138-5561 ISSN (ed. electrònica): 2013-4029
DOI: 10.2436/20.1006.01.88 https://revistes.iec.cat/index.php/tamid

Correspondència: Josep M. Llobet i Portella. Universitat Nacional d’Educació a Distància, 
Centre Associat de Cervera. Carrer del Canceller Dou, 1. ES-25200 Cervera. UE. Tel.: 00 34 
973 530 789. A/e: jllobet@cervera.uned.es.



128 Tamid, 18 (2023), p. 127-140	 Josep M. Llobet i Portella

1. Introducció

Jaume Riera, un dels millors coneixedors de la vida dels jueus catalans me-
dievals, escrivia: «No es pot negar que l’activitat en què els jueus de Catalunya 
s’implicaren majoritàriament fou el préstec de diners. […] la dedicació al prés-
tec era compatible amb qualsevol ofici mecànic i artístic».1 No ens ha d’estra-
nyar, doncs, que la documentació que mostra aquesta activitat sigui molt 
abundant.2 Bona part dels manuals dels notaris cerverins contenen docu-
ments que ho posen de manifest.3 Amb tot, almenys a Cervera, i també a 
Tàrrega, no tots els jueus estaven en disposició de prestar diners. Els que ho 
podien fer, si més no en quantitats importants, eren una minoria.

En aquest treball oferim la transcripció de les anotacions d’uns pagaments 
del clavari municipal de Cervera de l’any 1333 i alguns comentaris del llibre 
de consells dels anys 1332-1333 que ens permeten obtenir força informació 
sobre aquest tema. Podem veure com el Consell Municipal cerverí no tingué 
altre remei que endeutar-se amb quatre jueus de Tàrrega i amb dos possible-
ment de Cervera. I ho va fer a uns interessos força elevats.4

2. Context econòmic

L’origen de la vila medieval de Cervera, que serà de domini reial i cap de 
vegueria, cal situar-lo en un castell esmentat l’any 1026 fronterer amb el terri-
tori dominat pels musulmans. La pertinença de la construcció al comte de 
Barcelona i la seva ubicació propera al camí que des de Barcelona es dirigia a 
Lleida i a l’Aragó va fer que aviat s’estenguessin els habitatges al peu del castell 
i es formés una població que amb el pas del temps obtingué importants privi-

1. Riera, «La vida jueva», p. 127.
2. Hom pot consultar una extensa bibliografia sobre els préstecs dels jueus en territoris 

de la Corona catalanoaragonesa a Assis, «Els jueus de Barcelona», p. 30, nota 3.
3. Un manual dels anys 1352-1354 del notari cerverí Ramon Rama ha estat estudiat a 

Graells, «L’activitat creditícia».
4. Les finances municipals de Cervera han estat estudiades extensament per Max Turull 

i Pere Verdés. La biografia de cada un d’aquests historiadors és fàcilment consultable a Dial-
net. Hom pot veure també «Bibliografia cerverina (1972-2002)», Misceŀlània Cerverina, 14 
(2000-2001), p. 299-333, i «Bibliografia sobre Cervera i la Segarra (2003-2009)», Misceŀlània 
Cerverina, 18 (2008), p. 227-249. Agraïm a aquests dos investigadors els suggeriments que 
ens han fet arribar.



Els préstecs dels jueus al Consell Municipal de Cervera	 Tamid, 18 (2023), p. 127-140 129

legis reials. Al cap de poc més de cent anys ja existia un mercat i, a comença-
ment del segle xiv, a la vila ja hi havia més de 1.200 famílies. Aquest context 
va propiciar, segurament, que els comtes de Barcelona, a partir del final del 
segle xii, consideressin que la vila de Cervera era una de les poblacions catala-
nes que calia tenir en compte a l’hora de buscar recursos econòmics, bàsica-
ment mitjançant tributs i donatius.5

L’estudi de la política fiscal cerverina a la baixa edat mitjana indica que, a 
partir de les acaballes de la tretzena centúria, la hisenda municipal de Cervera 
es va anar ampliant i consolidant progressivament fins a transformar-se en un 
diversificat sistema fiscal i financer que, durant la segona meitat del segle xiv, 
administrava un volum d’ingressos i despeses anuals que s’atansava als 
120.000 sous barcelonesos de mitjana.6

Una anàlisi de la situació del Consell Municipal de Cervera als volts de 
l’any 1333 mostra que els ingressos més importants provenien de la recapta-
ció de quèsties i la venda de violaris. Les quèsties eren uns tributs que paga-
ven els veïns de la població amb la finalitat de lliurar-ne l’import al rei, men-
tre que els violaris comportaven l’obligació de satisfer una pensió a les 
persones que havien deixat el capital. És interessant conèixer que, al final del 
mes de juliol d’aquell any 1333, el Consell cerverí s’havia vist obligat a ven-
dre tres violaris a causa de la necessitat que tenia de disposar de diners, espe-
cialment perquè calia lliurar l’import de la quèstia al monarca i no es dispo-
sava de capital suficient. A més, com veurem, el Consell devia una elevada 
suma de diners a alguns jueus, que havia de ser liquidada. En conseqüència, 
l’any 1333, el Consell Municipal cerverí, potser per la lentitud amb què es 
portava a terme la recollida de diners per tal de satisfer la quèstia, tenia evi-
dents dificultats econòmiques.7

3. Els préstecs 

Com acabem de dir, aquell any 1333 calia tornar a determinats jueus l’im-
port dels préstecs que havien fet l’any anterior. Aquests préstecs eren els que es 
poden veure a la taula 1:

5. Turull i Verdés, «Gobierno municipal y fiscalidad», p. 508-509.
6. Verdés, «“Administrar les pecúnies e béns de la universitat”», p. 189.
7. Turull, «“El mal any primer a Cervera”», p. 34-35.



130 Tamid, 18 (2023), p. 127-140	 Josep M. Llobet i Portella

Taula 1
Prestadors i préstecs

Prestadors Import pagat Import dels 
préstecs Interessos

Samuel Saporta, de Tàrrega 3.890 s., 10 d. 3.900 s., 00 d.
Vives de Camprodon,  
de Tàrrega    724 s., 00 d.    700 s., 00 d.

Mossé Natan, de Tàrrega 3.242 s., 06 d. 2.970 s., 00 d. 35 % i 20 %
Adret Daviu, de Cervera? 5.150 s., 00 d. 5.200 s., 00 d.
Salamó Natan, de Tàrrega 7.378 s., 04 d. 6.550 s., 00 d. 20 %
Samuel Saporta, de Tàrrega 4.961 s., 00 d. 4.725 s., 00 d. 35 % i 20 %
Astruch Sullam Cohén,  
de Cervera? 1.400 s., 00 d. 1.404 s., 00 d.

Totals 26.746 s., 08 d. 25.449 s., 00 d.
Font: Elaboració pròpia.

Podem veure, doncs, que l’import total dels préstecs era de 25.449 sous, 
entre capital i interès, i que l’import total de les devolucions d’aquell any 1333 
fou de 26.746 sous i 8 diners.8 Atès que no coneixem l’interès inicial d’alguns 
dels préstecs ni el temps dels allargaments, no podem saber amb exactitud el 
total del capital prestat. Segons Max Turull, l’any 1332, el pagament de deu-
tes representava el 83,20 % del total de les despeses, del qual el 17,30 % cor-
responia als imports dels deutes als jueus.9

4. La gestió dels préstecs

El llibre de consells municipals dels anys 1332-1333 ens aporta diversa in-
formació sobre la gestió que el Consell Municipal de Cervera feu en relació 
amb els préstecs que li havien fet els jueus. Les anotacions que conté són les 
següents:10

08. Un sou equivalia a 12 diners.
09. Turull, «“El mal any primer a Cervera”», p. 27 i 35.
10. Aquest llibre de consells municipals ha estat transcrit i publicat a Turull, Liber 

consiliorum. La susdita publicació ha estat la font dels nostres comentaris.



Els préstecs dels jueus al Consell Municipal de Cervera	 Tamid, 18 (2023), p. 127-140 131

2 d’abril de 1332. Amb la finalitat de gestionar el deute que tenia el Con-
sell amb un jueu de Tàrrega, fou acordat que tres persones anessin a aquesta 
població a entrevistar-s’hi per tal d’arribar a un acord i, si això no era possible, 
que prolonguessin el deute fins a la propera festa de Tots Sants (f. 3v).

7 de maig de 1332. Atès que Salamó Natan, jueu de Tàrrega, havia demanat 
que els divuit o vint prohoms que, en nom de la vila de Cervera, havien contret 
un deute amb ell li paguessin la quantitat que li devien o, en cas que no ho fes-
sin, es constituïssin en ostatges a la vila de Tàrrega, fou acordat que un paer i 
un prohom anessin a parlar amb el susdit jueu per tal d’aconseguir un allarga-
ment del deute (f. 11 bis v).

15 de maig de 1332. Atès que en un consell anterior havia estat acordat que 
un paer i un prohom anessin a la vila de Tàrrega a parlar amb Salamó Natan 
amb la finalitat que el pagament dels 1.700 sous que li devien fos allargat, en 
cas que això no fos possible, hom acordà manllevar dues-centes lliures de sa-
frà a un prohom i que, del seu preu, fos liquidat el deute amb l’esmentat jueu 
(f. 12v).

29 de juny de 1332. Els paers deixaren constància que, el dia anterior, ha
vien estat manllevats de Samuel Saporta, jueu de Tàrrega, 3.500 sous, per un 
període d’un any, a un interès de set diners per lliura (o sigui, per 240 diners), 
cosa que representava un deute total de 4.725 sous, segons constava en escrip-
tura pública atorgada pel fill de Ramonet Aguiló, notari de Tàrrega.11 Amb 
tot, si aquest deute es volia liquidar al cap de quatre mesos, pagant els interes-
sos corresponents, es podria fer. Com hem vist anteriorment, per liquidar 
aquest deute es pagaren 4.961 sous. Per tant, el préstec durà més d’un any. 
L’interès acordat equivalia al 35 % durant un any i el 20 % durant el temps 
que s’allargà el deute (f. 22r).

18 d’agost de 1332. Atès que els paers anteriors havien manllevat 1.040 
sous a un jueu anomenat Astruch Sullam i aquest jueu demanava que l’im-
port li fos tornat, i atès que la universitat cerverina no tenia diners per pagar-li 
el deute, fou acordat que s’intentés que el susdit jueu allargués el deute fins 
que la vila tingués diners per tornar-li l’import del préstec (f. 25r).

17 de febrer de 1333. Atès que la vila estava pagant als jueus interessos 
mensuals superiors al de 7 diners per lliura (equivalent a un 35 % anual), fou 
acordat que s’intentés fer avinences amb aquests jueus (f. 55r).

11. Comentat a Turull, La configuració jurídica, p. 492.



132 Tamid, 18 (2023), p. 127-140	 Josep M. Llobet i Portella

30 de juliol de 1333. Atès que la universitat devia a alguns jueus de Tàrrega 
ben bé 17.000 sous, que eren pagadors «sots grans e desmesurades usures», els 
paers digueren que seria més beneficiós vendre violaris per un import de 
3.000 sous i pagar les quantitats degudes que no pas allargar aquests deutes 
que tenien amb els jueus targarins (f. 83r-83v).

23 d’agost de 1333. Atès que en el consell que fou celebrat el dia 30 de ju- 
liol havia estat acordat que, per tal de pagar els 17.000 sous que eren deguts 
als jueus de Tàrrega, fossin venuts violaris per un import de 3.000 sous i que 
amb aquesta quantitat fossin pagats els deutes, les autoritats cerverines nome-
naren síndics per portar a terme aquesta venda, ja que hi havia dos compra-
dors de la ciutat de Barcelona (f. 90r).

5. Els interessos 

Segons la documentació esmentada, l’interès, anomenat «guany», era fixat 
indicant els diners que es pagarien mensualment per cada lliura prestada, o 
sigui, per cada 240 diners.12 Als textos, hi consten dos tipus d’interès: el de  
7 diners per lliura i el de 4 diners per lliura. Les equivalències eren, respecti-
vament, el 35 % anual i el 20 % anual. En el cas de Mossé Natan, l’interès 
inicial fou de 7 diners per lliura durant un any i de 4 diners per lliura durant 
el temps posterior fins a la devolució. Quant a Salamó Natan, el que corres-
pongué al temps de l’allargament del deute també fou el de 4 diners per lliura. 
Pel que fa al segon préstec de Samuel Saporta, l’interès inicial fou de 7 diners 
per lliura durant un any i de 4 diners per lliura durant el temps posterior. 
Sembla, doncs, que, en algunes ocasions, als prestadors els convenia allargar 

12. A les Constitutions y altres drets de Cathalunya, volum iii, llibre iv, títol, vi, «De usu- 
ras e baratas», l’interès mensual dels préstecs fets pels jueus fou establert en 4 diners per lliura, 
o sigui, el 20 % anual. Malgrat no disposar de les escriptures de préstec esmentades en les 
anotacions transcrites, la lectura de documents similars en els protocols dels notaris cerverins 
d’aquell temps ens mostra que aquests documents notarials només incloïen la quantitat total 
que calia tornar al prestador durant el període pactat. En alguns documents, però, s’estableix 
que, si cal allargar el préstec, l’interès serà de 4 diners per lliura mensual, o sigui, l’interès legal. 
Aquesta redacció del text dificulta saber l’import del capital prestat i de l’interès inicial. Sorto-
sament, en algunes de les anotacions es concreta quins eren els interessos que calia satisfer. Atès 
que es diu que l’interès inicial era de 7 diners per lliura mensual, hom pot suposar que aquest 
interès no es feia constar al document notarial perquè era superior al legal.



Els préstecs dels jueus al Consell Municipal de Cervera	 Tamid, 18 (2023), p. 127-140 133

el deute, ja que acceptaven la disminució d’interessos per al temps posterior a 
l’inicial, que era, segons la documentació, d’un any.

6. Els prestadors 

Els prestadors jueus documentats eren els sis següents: Samuel Saporta, 
Vives de Camprodon, Mossé Natan, Adret Daviu, Salamó Natan i Astruch 
Sullam Cohén. Del quart i el sisè no en consta el veïnatge. La resta pertanyien 
al call de Tàrrega.13

En un document atorgat pel notari Pere Dan, de Cervera, l’any 1346, apa-
reix esmentat el jueu targarí Samuel Saporta.14 L’any següent, Samuel Sapor-
ta, Bonjuhà Caravida i Bonadona, vídua d’Asdai Caravida, tots ells jueus de 
Tàrrega, nomenaren Jucef Içac Gallipapa, jueu també de Tàrrega, com a pro-
curador seu. El mateix dia de l’atorgament del document anterior, Samuel Sa-
porta, Salamó Saporta i el seu fill, Astruc Saporta, de Tàrrega, nomenaren 
Pere Guilart, de Cervera, procurador seu.15 A més, l’any 1352, Pere de Robió  
i Pere Rama, habitants de Cervera, es reconeixien deutors de Samuel Sapor- 
ta, jueu de Tàrrega.16 L’últim document que coneixem relacionat amb aquest 
jueu és de l’any 1375. Conté determinats tractes entre Ramonet Serra, veí de 
Cervera, i l’aljama de Tàrrega. Samuel Saporta hi consta com a conseller. 
També hi ha el nom de la seva esposa: Rafael.17

De Vives de Camprodon, que resta documentat que era jueu de Tàrrega, 
no en tenim cap més informació que la conté el text transcrit.

Mossé Natan i Salamó Natan eren dos germans que, com consta en els 
documents, vivien a Tàrrega aquells anys. Muntané els situa en aquesta vila 
durant la primera meitat del segle xiv i diu que la casa que tenia Mossé Na- 
tan a Tàrrega estava situada dins el call targarí, igual que la del seu germà Sa-
lamó. L’any 1328, aquest últim va obtenir permís reial per construir-hi un 
forn de pa. Mossé Natan, a més de la casa, posseïa, almenys, una propietat 
rústica, ja que, l’any 1344, és l’únic jueu que pagava per l’ús de la séquia 

13. Sobre els prestadors jueus de Tàrrega en aquell temps, hom pot consultar Muntané, 
Regest, p. cxvii-cxx.

14. Llobet, Algunes notícies, p. 7, n. 12.
15. Llobet, Algunes notícies, p. 7, n. 14.
16. Llobet, Algunes notícies, p. 8, n. 20.
17. Llobet, Algunes notícies, p. 11, n. 40.



134 Tamid, 18 (2023), p. 127-140	 Josep M. Llobet i Portella

Comtal. Les activitats comercials de Mossé Natan foren nombroses, especial-
ment les relacionades amb el crèdit.18

Sabem que, segons el text transcrit, Adret Daviu era fill de Daviu Adret. 
Consta, també, que, l’any 1347, a Cervera hi vivia un Daviu Adret, que era 
procurador del seu fill Adret Daviu.19 A més, resta documentat que un Adret 
Daviu, també de Cervera, fill de Daviu Adret, l’any 1337 viatjà a l’Orient 
sense llicència reial. Obtingué del rei Pere una remissió del seu delicte i una 
llicència per tornar-hi a viatjar per tal de recuperar béns del seu pare que hi 
havien romàs després que aquest últim hi morís durant un altre viatge. Aquest 
Adret Daviu tenia un germà anomenat Saltell Adret. La seva mare es deia As-
truga.20

Aquest Adret Daviu i vuit prohoms més, l’any 1350, foren encarregats de 
redactar unes noves ordinacions per a la manifestació de béns dels jueus cer-
verins. La manifestació de béns servia de base per a la contribució personal. 
És probable que alguns, o la majoria, fossin experts en dret hebreu. Altres for-
maven part de la comissió per preeminència personal, o sigui, per potència 
econòmica.21 Adret Daviu certament pertanyia a aquest segon grup, sense que 
això, però, l’exclogués de pertànyer també al grup primer. Ho fa creure la cri-
da a consulta que li feu, l’any 1373, el rei Pere per a una qüestió de dret que 
s’havia plantejat a la seva audiència.22

L’any 1369, el jueu Bellshom Efrahim fou denunciat per haver comès uns 
excessos. L’acusat redimí aquests excessos a canvi d’una important quantitat 
de diners, una part de la qual havia de ser satisfeta pel seu pare i vint jueus de 
la comunitat de Cervera, un dels quals era Adret Daviu.23

Astruch Sullam Cohén també sembla que era cerverí, ja que resta docu-
mentat un jueu amb aquest nom a Cervera l’any 1325. Havia acollit a casa 
seva una conversa provinent de Provença per tal que alletés una filla seva. Atès 
que una cristiana no podia conviure amb una família jueva, el fet fou denun-

18. Muntané, El llibre, capítol i. Hom pot veure també Llobet, «Uns versos inèdits» i 
«Mossé Natan».

19. Surribas, «Onomàstica», p. 208.
20. Riera, «La vida jueva», p. 121. Aquest autor diu que, segons alguns documents, 

Daviu Adret morí al voltant de l’any 1331. Si fos així, hi hauria almenys dues persones ano-
menades Daviu Adret.

21. Riera, «La vida jueva», p. 123.
22. Riera, «La vida jueva», p. 178.
23. Riera, «La vida jueva», p. 147.



Els préstecs dels jueus al Consell Municipal de Cervera	 Tamid, 18 (2023), p. 127-140 135

ciat a la cort de l’infant Alfons, però, abans que fos dictada sentència, la dida 
ja havia estat acomiadada.24 Sembla que era el mateix jueu esmentat en docu-
ments cerverins, almenys, entre l’any 1331 i el 1351, data, potser, de la seva 
mort.25

7. Conclusions

Tot el que hem dit ens pot portar a les conclusions següents:

Als volts de l’any 1333, els ingressos més importants del Consell Munici-
pal de Cervera provenien de la recaptació de quèsties i la venda de violaris.

Al final del mes de juliol d’aquell any 1333, el Consell cerverí s’havia vist 
obligat a vendre tres violaris a causa de la necessitat que tenia de disposar de 
diners, especialment perquè calia lliurar l’import de la quèstia al monarca i 
no es disposava de capital suficient.

D’altra banda, el Consell devia una elevada suma de diners a quatre jueus 
de Tàrrega i a dos possiblement de Cervera. Sorprèn que, vista la importàn-
cia que tenia la comunitat jueva de Cervera, el Consell Municipal cerverí de-
manés diners prestats a alguns jueus de Tàrrega. Pot ser que aquests jueus 
targarins tinguessin una capacitat econòmica difícil de trobar entre els jueus 
cerverins.

En conseqüència, hom pot deduir que l’any 1333, el Consell Municipal de 
Cervera tenia evidents dificultats econòmiques.

L’import dels préstecs als jueus era de 25.449 sous, quantitat que compre-
nia el capital i els interessos.

En no conèixer el temps que durà cada préstec, no podem saber el capital 
de cada un d’ells.

L’import pagat corresponent a les devolucions dels diners prestats i els seus 
interessos fou de 26.746 sous i 8 diners.

Per tant, l’import dels interessos afegits per allargament dels préstecs va ser 
de 1.297 sous i 8 diners. 

L’interès, almenys en alguns préstecs, era de 7 diners per lliura, o sigui, 
per 240 sous, mensual, equivalent al 35 % anual, durant el primer any, i si 

24. Riera, «La vida jueva», p. 179.
25. Surribas, «Onomàstica», p. 244.



136 Tamid, 18 (2023), p. 127-140	 Josep M. Llobet i Portella

s’allargava el préstec, era de 4 diners per lliura mensual, equivalent al 20 % 
anual.

Hom pot deduir que, en algunes ocasions, als prestadors els convenia 
allargar el préstec, ja que acceptaven la disminució d’interessos per al temps 
posterior a l’inicial, que era d’un any.

Els prestadors foren quatre jueus de Tàrrega: Samuel Saporta, Vives de 
Camprodon, Mossé Natan i el seu germà Salamó Natan, i dos jueus proba-
blement de Cervera: Adret Daviu i Astruch Sullam Cohén. 

Bibliografia

Assis, Yom-Tov. «Els jueus de Barcelona i el comerç marítim amb la Mediter-
rània oriental». Tamid, 2 (1998-1999), p. 29-71.

Constitutions y altres drets de Cathalunya. Barcelona: Joan Pau Martí i Josep 
Llopis, Estampers, 1704. 3 v.

Graells i Vilardosa, Montse. «L’activitat creditícia dels jueus de Cervera a 
mitjans del segle xiv». Misceŀlània Cerverina, 11 (1997), p. 45-69.

Llobet i Portella, Josep M. Algunes notícies sobre els jueus de Tàrrega, 1303-
1486. Lleida: Institut d’Estudis Ilerdencs, 1984.

— «Mossé Natan, valedor dels jueus de Tàrrega (segle xiv)». Urtx, 14 (2001), 
p. 147-150.

— «Uns versos inèdits de Mossé Natan, jueu de Tàrrega (segle xiv)». Urtx, 9 
(1996), p. 135-139.

Muntané i Santiveri, Josep Xavier. El llibre ‘Qüestions de vida’ de Moixé 
Natan, jueu de Tàrrega. Tesi doctoral. Barcelona: Universitat de Barcelo-
na, 2009.

— Regest dels documents de l’Arxiu Parroquial de Verdú relatius als jueus (1265-
1484). Barcelona: Institut d’Estudis Món Juïc, 2015. 2 v.

Riera i Sans, Jaume. «La vida jueva a Cervera a l’edat mitjana». Misceŀlània 
Cerverina, 23 (2018), p. 115-196.

Surribas Camps, María José. «Onomàstica dels jueus de Cervera (1281-
1492)». Misceŀlània Cerverina, 23 (2018), p. 197-258.

Turull i Rubinat, Max. La configuració jurídica del municipi baix-medieval. 
Règim municipal i fiscalitat a Cervera entre 1182-1430. Barcelona: Funda-
ció Noguera, 1990.

— «Liber consiliorum. Llibre de consells de la Paeria de Cervera (1332-1333)». 
Initium: Revista Catalana d’Història del Dret, 9 (2004), p. 815-943.



Els préstecs dels jueus al Consell Municipal de Cervera	 Tamid, 18 (2023), p. 127-140 137

Turull i Rubinat, Max. «“El mal any primer a Cervera”: trasbals sòcio- 
polític i crisi de subsistència (1333)». Misceŀlània Cerverina, 4 (1986), p. 
23-54.

Turull Rubinat, Max; Verdés Pijuan, Pere. «Gobierno municipal y fiscali-
dad en Cataluña durante la Baja Edad Media». Anuario de Historia del De-
recho Español, 76 (2006), p. 507-530.

Verdés, Pere. «“Administrar les pecúnies e béns de la universitat”. La política 
fiscal i les estratègies financeres d’un municipi català a la baixa edat mitja-
na (Cervera, 1387-1516)». Butlletí de la Societat Catalana d’Estudis Histò-
rics, xv (2004), p. 181-191.



138 Tamid, 18 (2023), p. 127-140	 Josep M. Llobet i Portella

Apèndix documental26

1333. Cervera

Els paers de Cervera fan pagar a alguns jueus diverses quantitats de diners, 
que són l’import de préstecs i de despeses ocasionades per aquests préstecs.

Arxiu Comarcal de la Segarra (ACSG), Cervera, Fons Municipal, Clava-
ria, 1333, f. 3r-4v, 32v, 36v i 38r.

Dates de zo que Berenguer de Vilagrassa e en Arnau de Mecina e en Ber-
nat de Foix e en Bonanat za Rovira, predecesors nostres, posaren en deute en 
lo lur conte e d’altres deutes.

[1]. Primerament, pagam a·n Daviu Adret, procurador d’en Samuel ça Por-
ta, juheu, de Tàrrega, al qual la vila los devie e los quals eren estats manlevats 
per en Bernat Andreu e per en Guillem Caherci e lurs companyons com eren 
regidors de la dita vila e los quals encara los dits na Arnau de Mecina e sos 
companyons, paers predecessors nostres, posaren en deute en liiia carta del 
lur compte, e cobram la carta del deute, e avem-ne àpocha,

[Al marge dret:] iii mille dccc xc sòlidos, x diners, barchinonesos.
[Al marge esquerre:] Reterem la carta del deute trencada, que és de iii mille 

dcccc sòlidos entre cabal e guaany. Ítem, reterem la àpocha de iii mille dccc 
xc sòlidos, x diners.

[2]. Ítem, pagam a·n Vives de Camp Rodon, juheu, de Tàrrega, al qual la 
vila los devie, entre cabal e guany, dels quals manlevaren los dits Arnau de 
Mecina e sos companyons de cabal d sòlidos, e los dits Arnau de Mecina e en 
Berenguer de Vilagrassa posaren en deute al dit juheu en liiia carta del lur 
comte dcc sòlidos, e nos avem-li a dar de guaayn, oltra lo terme, xxiiii sòli-
dos, e cobram la carta del deute, e avem-ne àpocha,

[Al marge dret:] dcc xxiiii sòlidos.
[Al marge esquerre:] Reterem la carta del deute e carta de loch dat pel dit 

en Vives a·n Salamó Sullam e Adret Daviu trenta diners, e és la carta del deu-
te, entre cabal e guaany, de dcc sòlidos. Ítem, reterem àpocha dels dits avent 
loch de dcc xxiiii sòlidos.

26. En l’edició dels documents s’han seguit els criteris següents: s’han desenvolupat les 
abreviatures, s’ha puntuat el text, s’han regularitzat les majúscules i minúscules, s’han escrit en 
versaletes els nombres en xifres romanes i s’han eliminat els punts que els emmarquen.



Els préstecs dels jueus al Consell Municipal de Cervera	 Tamid, 18 (2023), p. 127-140 139

[3]. Ítem, pagam a·n Mossé Nazan, juheu, de Tàrrega, del qual foren man-
levats ii mille cc sòlidos de cabal, a for de vii diners per lliura, a i any, feren-li 
carta, entre cabal y guaayn, de ii mille dcccc lxx sòlidos, los quals los dits 
paers predecessors nostres posaren en deute en liiii carta del lur comte, e nos, 
pagan-li de guaany, oltra lo terme, a for de iiii diners per lliura, cc lxxii sòli-
dos, vi diners, e, axí, pagan-li, entre cabal y guaany, e cobram la carta del 
deute, e avem-ne àpocha,

[Al marge dret:] iii mille, cc xlii sòlidos, vi diners.
[Al marge esquerre:] Reterem la carta del deute de quantitat de ii mi- 

lle dcccc lxx sòlidos, entre cabal e guaany, trencada. Ítem, àpocha de iii  
mille cc xlii sòlidos, vi diners, que pagàrem.

[4]. Ítem, pagam a·n Adret Daviu, juheu, fiyl d’en Daviu Adret, avent loch 
del dit pare seu, al qual eren deguts per la vila, entre cabal e guaany, v mille 
cc sòlidos, ab carta pública, e, com comtam ab el, lexans tot lo guaayn, oltra 
lo terme, e encara de la dita quantitat nos lexà l sòlidos, e, axí, pagan-li, dels 
quals avem àpoches, e cobram la carta del deute,

[Al marge dret:] v mille, cl sòlidos.
[Al marge esquerre:] Reterem la carta del deute de quantitat de v mille cc 

sòlidos, trencada, e ii àpoches que mostren que·n an pagats v mille cl sòlidos.
[5]. Ítem, pagam a·n Salamó Nazan, juheu, de Tàrrega, al qual la vila de-

vie, d’una part, entre cabal e guaany, ab i carta pública, v mille cc sòlidos.
Ítem, d’altra part, los quals li eren deguts per la universitat, ab altra carta 

pública, m ccc l sòlidos barchinonesos.
Ítem, d’altra part, los quals li donam de guaany, com comtam ab el, a rahó 

de iiii diners per lliura, oltra lo terme contingut en les dites cartes, tro al dia 
que li fem esta paga, e comptam ab el, dccc xxviii sòlidos, iiii diners.

E, axí, són aquestes quantitats, les quals pagam al dit Salamó Nazan, en 
suma de les quals avem àpocha, e cobram ii cartes del deute,

[Al marge dret:] vii mille, ccc lxxviii sòlidos, iiii diners.
[Al marge esquerre:] Reterem i carta de v mille cc sòlidos de deute, trenca-

da. Ítem, altra carta de deute, trencada, de m ccc l sòlidos. Ítem, reterem i 
àpocha de vii mille ccc lxxviii sòlidos, iiii diners, que·n pagàrem.

[6]. Ítem, pagam a·n Samuel za Porta, juheu, de Tàrrega, al qual la univer-
sitat devie, ab carta pública, entre cabal e guaayn, iiii mille dcc xxv sòlidos. 
E, d’altra part, los quals li donam del guaany, oltra lo terme, a rahó de iiii di-
ners per lliura, tro al dia que comtam ab el, cc xxxvi sòlidos, e, axí, donam 
al dit Samuel, dels quals avem àpocha, e cobram la carta del deute,

[Al marge dret:] iiii mille, dcccc lxi sòlidos.



140 Tamid, 18 (2023), p. 127-140	 Josep M. Llobet i Portella

[Al marge esquerre:] Reterem la carta del deute, trencada, de quantitat de 
iiii mille dcc xxv sòlidos, entre cabal e guany. Ítem reterem àpocha de iiii 
mille, dcccc lxi sòlidos, que·n pagàrem.

[7]. Ítem, com la vila fos tenguda e degués a·n Astruch Suyllam Coffen, 
entre cabal e guaayn, ab iies cartes, m cccc iiii sòlidos, e lo guaayn, oltra lo 
terme, en les dites cartes contengut, e com nos comtam ab el, xv dies ans de 
Nadal del an m ccc xxxiii, no·ns volgués fer neguna lexa del guaayn, per tal 
que d’aquí avant no·ns pogués demanar logre ne pogués fe reeclam de la dita 
quantitat, posam la dita quantitat e paga del dit juheu en poder d’en Bernat 
Castel, mercader de Cervera, puixs en Miquel Maeler e en Jacme Miró, paers 
successors nostres, reeberen-los e feren-ne-se’n carta, e, axí, posam-los per do-
nats als dits paers, qui·ls deven metre en lur reebuda,

[Al marge dret:] m cccc sòlidos.
[Al marge esquerre:] Cara és sens àpocha. Ítem reterem la àpocha.
[…]
Ítem, donam a i juheu que·n Salamó Nazan, juheu, de Tàrrega, tramés a 

Cervera, a nos, e alongà lo deute que la vila li devie,
[Al marge dret:] ii sòlidos.
[…]
Ítem, donam a i juheu qui hic aportà i letra d’en Mossé Nazan per lo deute 

que la vila devie,
[Al marge dret:] vi diners.
[…]
Ítem, com en Salamó Azan, juheu, de Tàrrega, agués tramés azí un juheu, 

procurador seu, qui requerie los paers passats e aquels prohòmens qui per els 
eren obligats al dit en Salamó que li anassen tenir hostatge a Tàrrega, per tal 
que lo dit juheu nos alongàs tro aguéssem aüts los diners del violari que avíem 
venut e que no fees la dita requisició dels hostatges, donam-li per messió e de 
servey,

[Al marge dret:] v sòlidos.
[Al marge esquerre:] No y cal àpocha.
[…]
a. Car, lectura dubtosa.



Un relat fundador de literatura moderna  
en llengua hebrea: En el cor dels mars (ים לְבַב יַמִּ   ,(בִּ
de X. Y. Agnon (ש״י עגנון).  
Traducció de l’hebreu i estudi hermenèutic

Joan Ferrer,1 Oriol Ponsatí-Murlà2 

1. Universitat de Girona. ORCID: 0000-0001-5625-4673 
2. Universitat de Girona. ORCID: 0000-0002-4804-0568

Rebut: 14.03.2023 — Acceptat: 12.06.2023

Resum.  Aquest article presenta, per primera vegada en llengua catalana, la tra-
ducció íntegra del relat En el cor dels mars (ים לְבַב יַמִּ  del premi Nobel de Literatura ,(בִּ
(1966) X. Y. Agnon (ש״י עגנון), així com un assaig d’interpretació que intenta pro-
porcionar algunes de les principals claus de lectura d’aquest text, que inaugura la 
tradició literària moderna en llengua hebrea. Escrit el 1926 i publicat íntegrament 
per primera vegada el 1934, En el cor dels mars relata, en un model estilístic i lingüís-
tic únic i sorprenent, un viatge des del cor de l’hassidisme europeu (la ciutat de  
Buchach, a la Galítsia avui ucraïnesa) fins a la Terra d’Israel. Aquesta obra, que ja 
disposava de traduccions en llengües com l’anglès, el francès, l’italià, el castellà, el 
romanès, el suec o l’ídix, veu aquí per primera vegada la llum en llengua catalana.

Paraules clau: literatura hebrea moderna, X. Y. Agnon, En el cor dels mars (לְבַב  בִּ
ים hassidisme ,(יַמִּ

Correspondència: Autor de la traducció: Joan Ferrer i Costa. Universitat de Girona. Fa-
cultat de Lletres. Plaça de Josep Ferrater i Móra, 1. ES-17004 Girona. UE. Tel. 00 34 972 418 
200. A/e: joan.ferrer@udg.edu. Autor de l’estudi introductori: Oriol Ponsatí-Murlà. Universi-
tat de Girona. Facultat de Lletres. Plaça de Josep Ferrater i Móra, 1. ES-17004 Girona. UE. 
Tel. 00 34 972 418 200. A/e: oriol.ponsati@udg.edu.

Tamid: Revista Catalana Anual d’Estudis Hebraics, 18 (2023), p. 141-227
ISSN (ed. impresa): 1138-5561 ISSN (ed. electrònica): 2013-4029
DOI: 10.2436/20.1006.01.89 https://revistes.iec.cat/index.php/tamid



142 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

A foundational story of modern Hebrew literature:  
In the heart of the seas (ים לְבַב יַמִּ  Translation .(ש״י עגנון) by S. Y. Agnon (בִּ
from Hebrew into Catalan and hermeneutic study

Abstract. This article presents the first full translation into Catalan of In the heart 
of the seas (ים לְבַב יַמִּ  .a story by the winner of the 1966 Nobel Prize for Literature S ,(בִּ
Y. Agnon (ש״י עגנון), which ushered in the Hebrew language’s modern literary tradi-
tion. The article also includes an introductory essay that attempts to provide some 
of the main keys to interpreting the tale. Written in 1926 and first published in its 
entirety in 1934, In the heart of the seas tells the story, using a unique and surprising 
stylistic and linguistic approach, of a journey from the centre of European Hasidism 
(the city of Buchach, in the part of the region of Galicia lying in modern-day 
Ukraine) to the Land of Israel. In the heart of the seas has already been translated into 
languages such as English, French, Italian, Spanish, Romanian, Swedish and Yid-
dish; here, we offer its first ever translation into Catalan.

Keywords:   Modern Hebrew literature, S. Y. Agnon, In the heart of the seas (לְבַב  בִּ
ים Hasidic Judaism ,(יַמִּ

1. Estudi introductori 

1.1. Galítsia, «cruïlla de tots els patiments»

L’estiu de 1915, l’escriptor austríac Stefan Zweig va viatjar a la regió de Ga-
lítsia per comprovar en primera persona els efectes que havien tingut sobre 
aquest racó de l’Imperi austrohongarès els set mesos (octubre de 1914 - maig 
de 1915) d’ocupació russa i la posterior ofensiva alemanya que havia permès 
recuperar la totalitat d’aquell territori. Les llargues cròniques publicades per 
Zweig a la premsa alemanya entre agost i octubre de 1915 deixen constància 
del seu zel nacionalista i d’una febre i un entusiasme beŀlicistes que, anys més 
tard, ell mateix procuraria dissimular en el seu cèlebre relat autobiogràfic1 i 
que, certament, han aconseguit passar força desapercebudes entre el públic 
general. Quan Zweig viatja a Galítsia, la petjada de la guerra i de la destrucció 

1. Stefan Zweig, El món d’ahir: Memòries d’un europeu, Barcelona, Quaderns Crema, 
2001.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 143

és omnipresent, però l’esforç per la reconstrucció ja ha començat i l’escriptor 
es mostra admirat per aquest impuls vital irrefrenable:

Aquí encara regna la gran foscor que precedeix el dia, i només s’albira la tími-
da resplendor de la nova aurora, però aquest pressentiment, aquesta intuïció d’un 
nou escalf vital, és meravellosa. Potser d’altres, aquí, només hi han percebut 
l’horror de la destrucció, però jo hi he pres consciència, cada vegada amb més 
claredat, d’una altra cosa, i això és que en l’abisme del sofriment hi ha una força 
de vida que no és comparable amb res més d’aquest món, una embriaguesa de re-
novació, una intensificació de la voluntat interna, desconegudes en el temps or-
dinari. Aquí, en la guerra em va semblar veure-hi el més gran, però aviat vaig 
adonar-me que el més poderós és la força que la venç. A cap altre país sentireu 
avui el poder victoriós de la vida amb tanta intensitat com en aquesta cruïlla de 
tots els patiments, com a Galítsia, ja que aquest país —que, com un Winkelried 
a la batalla de Sempach,2 ha parat totes les llances que es dirigien contra l’impe-
ri— segueix viu, sagnant i vaciŀlant, i coneix el valor de la vida.3

Pres per l’entusiasme de la victòria alemanya, Zweig era més propens a fi-
xar-se en els indicis tímids de reconstrucció que no pas en l’evidència d’una 
destrucció que era omnipresent. L’escriptor, això no obstant, no pot deixar de 
certificar que Galítsia és la «cruïlla de tots els patiments». Quan Zweig fa 
aquesta afirmació, ho fa pensant principalment en l’embat rus que acaba de 
tenir lloc i que —estem tot just a l’inici de la Primera Guerra Mundial— ha-
via constituït el primer desafiament seriós a la reeixida estratègia alemanya 
que, fins aleshores, s’havia saldat amb l’ocupació de Bèlgica i Luxemburg i 
havia demostrat la clara superioritat germànica. Imbuït com està per l’embria
guesa de la victòria alemanya, Zweig no té present que aquesta desgraciada 
cruïlla ja ha canviat de mans, només en els darrers cent cinquanta anys, fins a 
tres vegades (Regne de Galítsia i Lodomeria sota la casa d’Habsburg, Imperi 
d’Àustria, Imperi austrohongarès —sota domini pràctic de la noblesa polone-
sa—) i, naturalment, no pot preveure que, després del breu període de domini 
rus de 1914-1915, la resolució de la Gran Guerra partirà Galítsia en dues mei-
tats: l’occidental quedarà sota domini de la restaurada República de Polònia i 

2. La figura llegendària de l’heroi suís Arnold von Winkelried està indissociablement 
unida a la Batalla de Sempach (1386), en què la Confederació Suïssa va vèncer les tropes de 
Leopold III d’Àustria, duc d’Habsburg.

3. Stefan Zweig, «La curació de Galítsia», en El món de 1914, trad. de Marc Jiménez 
Buzzi, Girona, Edicions de la Ela Geminada, 2014, p. 760 (publicat a Neue Freie Presse (Viena) 
el 30 d’agost de 1915).



144 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

l’oriental gaudirà d’un breu període d’independència abans de caure, primer, 
en mans soviètiques (República Socialista Soviètica de Galítsia) i, després de 
la Pau de Riga (1921), en mans poloneses. Vint anys després, durant la Segona 
Guerra Mundial, la regió tornarà a ser moneda de canvi entre soviètics i ale-
manys, fins que les conferències de Yalta i Postdam (1945) en decretin l’anne-
xió a la República Socialista Soviètica d’Ucraïna. Galítsia es mantindrà anne-
xionada a Ucraïna en el moment de la proclamació d’independència d’aquest 
país (1990). I mentre escrivim aquestes línies, diversos mitjans de comunica-
ció informen que la capital de Galítsia, Lviv, acaba d’ésser víctima d’un bom-
bardeig rus que ha provocat la mort de cinc persones civils (9 de març de 
2023).

Sí, Galítsia és la cruïlla de tots els patiments, un dels territoris més casti-
gats pels litigis bèŀlics que han transformat les fronteres d’Europa oriental  
durant els darrers dos-cents anys. No ha deixat de ser-ho mai, i ho és avui, 
encara. Tot i que Zweig era fill d’una família jueva no practicant i aquesta 
ascendència l’obligaria, durant els anys trenta, a abandonar l’Alemanya 
nazi, exiliar-se a Londres i adquirir la nacionalitat britànica, quan viatja a 
Galítsia no es mostra gens sensible a l’evidència que aquest territori concen-
tra la major part d’assentaments jueus (שטעטל‎ štetl) de l’Europa oriental i 
que, per tant, en moltes de les ciutats assolades per la guerra que recorren els 
seus ulls i descriuen les seves cròniques, la població jueva hi és, encara, ma-
joritària.4 Diem encara, és clar, perquè aquesta situació canviarà dràstica-
ment a partir de 1939. Primer, amb la deportació massiva de jueus en camps 
d’extermini a Sibèria després de l’ocupació soviètica. Més tard, amb l’anihi-
lació pràcticament total de la població jueva restant per part de l’Alemanya 
nazi.

Situada a només cent cinquanta quilòmetres de Lviv, capital de Galítsia, la 
ciutat natal de Xemuel Yossef Agnon (1888-1970), Buchach, la ciutat d’on par- 
teix el viatge que es descriu a En el cor dels mars, la ciutat, per tant, d’on esca-
pen els seus protagonistes, és una ciutat situada al bell mig d’aquesta «cruïlla 
de tots els patiments», passats, presents i futurs que, al llarg dels segles, han 
impactat especialment en la població jueva. Una ciutat com la que evocava el 
poeta, també galitsià, Adam Zagajewski (Lviv, 1945 - Cracòvia, 2021):

4. Vegeu The YIVO Encyclopedia of Jew in Eastern Europe, Yale, Institute for Jewish Re- 
search i Yale University Press, 2008.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 145

Vaig tornar a la ciutat 
en la qual vaig ser un nen 
i un jove i un vell de trenta anys. 
La ciutat em va rebre indiferentment 
i als carrers els megàfons murmuraven: 
¿no sents l’estrèpit de les flames? 
Ves-te’n. 
Busca un altre lloc. 
Busca. 
Busca la veritable pàtria.5

Zagajewski no era jueu. Va néixer en una Galítsia jueva, però on la presèn-
cia jueva ja era del tot residual. L’exigència de cercar una «veritable pàtria», 
per a ell, res té a veure amb la Terra d’Israel. I això no obstant, sent amb la 
mateixa intensitat que Agnon el sentiment de l’apàtrida. Zagajewski i Agnon 
són tots dos apàtrides perquè Galítsia ha estat sempre «cruïlla de tots els pati-
ments». Agnon trobarà la veritable pàtria, primer (1908-1913), en una Palesti-
na encara otomana; més tard (1924-1948), en una Palestina britànica, i més 
tard (1948-1970), en una palestina israeliana.6 Difícilment entendríem el sen-
tit del viatge que se’ns descriu a En el cor dels mars i el deler d’arribar a la Terra 
d’Israel per part dels seus protagonistes si no tinguéssim present que, en tot 
exili, és tant o més important entendre d’on se surt que on s’arriba. On i, és 
clar, també, quan.

En el cor dels mars va ser escrita l’any 1926 i Agnon en va publicar alguns 
fragments en un volum misceŀlani, en homenatge al filòsof i teòleg judeo- 
alemany Franz Rosenzweig (1886-1929). Fins al 1934 no apareixeria sence-
ra, novament en un llibre d’homenatge, aquesta vegada al poeta insígnia de 
la literatura hebrea, Hayyim Nahman Bialik (1873-1934). Bialik morí 
aquell mateix any, però lloà públicament la noveŀla d’Agnon, la qual cosa 
contribuí d’una manera important al seu reconeixement i projecció. Convé 
no perdre de vista, per tant, que el moment en què s’escriu la noveŀla és pos-
terior a la Primera Guerra Mundial i al panorama de destrucció descrit per 

5. Adam Zagajewski. «Busca», en Terra del foc, trad. de Xavier Farré, Barcelona, Qua- 
derns Crema, 2004, p. 27.

6. Ens abstenim, aquí, de proporcionar les dades biogràfiques d’Agnon estrictament ne- 
cessàries per a situar la noveŀla que introduïm i remetem el lector a la biografia escrita per Dan 
Laor: S. Y. Agnon: A biography (en hebreu) i a les primeres pàgines de l’article de Joan Ferrer 
et alii publicat a Tamid, 11 (2015). Vegeu la bibliografia.



146 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

Zweig, però força anterior, encara, a la Segona Guerra Mundial. Igualment, 
hem de tenir present que Agnon havia abandonat la seva ciutat natal,  
Buchach, el 1907, amb només dinou anys, i quan escriu En el cor dels mars ja 
és a la Palestina sota mandat britànic, després d’haver passat gairebé una dè-
cada a Alemanya. I, per acabar-ho de complicar, l’autor evita deliberadament 
situar temporalment l’acció de la noveŀla amb exactitud, però alguns ele-
ments de crítica interna7 ens permeten ubicar-la vers 1835, molt abans, per 
tant, de la Primera Aliyyà (1881-1903), que iniciaria les successives onades de 
retorn de la diàspora a la Terra d’Israel, i molt abans, no cal dir, de la Segona 
Aliyyà (1904-1914), dins la qual s’inscriu el periple vital d’Agnon mateix. En 
definitiva, diguem-ho clar: En el cor dels mars és una obra el temps de la qual 
no correspon ni al present de l’autor que l’escriu ni a un passat històric fefa-
ent. És una obra, per tant, fora del temps, perquè no és pas una noveŀla his-
tòrica, sinó una noveŀla que vol construir una història, una llegenda, un 
mite. Aquesta realitat intemporal queda establerta des de la primera frase: 
«Abans que els primers hassids pugessin a la terra d’Israel». Perquè el que 
se’ns explicarà tot seguit serà, és clar, l’ascens a la Terra d’Israel d’un grup 
d’hassids que ho haurien fet (de manera impossible) abans que els primers 
hassids ho fessin.

1.2. Els mars i els dies

L’argument de la nouvelle que presentem és tan simple com insonda-
ble. És simple perquè el que en podríem dir estrictament la trama del re-
lat es deixaria resumir, més o menys, de la manera següent: deu homes i 
set dones es troben a Buchach i decideixen emprendre un viatge fins  
a la Terra d’Israel.8 Per fer-ho, hauran de travessar Moldàvia i Romania 

7. En el segon capítol d’En el cor dels mars, Agnon esmenta la seva pròpia obra L’allunyat 
(1923), l’acció de la qual transcorria el 1815. Rabí Gerxom és un personatge comú a totes dues 
noveŀles i els fets que tenen lloc a En el cor dels mars haurien hagut de transcórrer uns vint anys 
després dels que se’ns narren a L’allunyat.

8. En aquest text, farem servir l’expressió d’arrel bíblica Terra d’Israel (ישראל  (ארץ 
per a designar el regne bíblic d’Israel tal com és descrit, a grans trets i de manera no del tot 
coincident, en Nm 34,1-2 i Ez 47,13-20, un territori que abraçava el Líban i, fins i tot, 
part de Síria. Convé no confondre en cap cas aquesta designació amb la del modern Estat 
d’Israel (1948).



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 147

fins a arribar a Galați, baixaran en barca pel riu Danubi fins a la ciutat 
costanera de Vylkove i aquí s’embarcaran i solcaran el mar Negre fins a 
Istanbul. A Istanbul s’embarcaran novament a través del Mar Egeu, però 
una forta tempesta els desorientarà i, quan ja estan convençuts d’arribar 
a les envistes de la Terra d’Israel, resultarà que han reculat i tornen a ser 
davant la capital turca. Emprendran novament el viatge des d’Istanbul  
i, aquesta vegada sí, finalment, aconseguiran arribar al port de Jafa i, 
d’aquí, a Jerusalem. L’argument, efectivament, presenta ben poques difi-
cultats i caldria completar-lo, només, amb les peripècies pròpies de qual-
sevol viatge d’aquesta durada (no en sabem exactament els dies) i longi-
tud (uns tres mil cinc-cents quilòmetres). Ara bé, tot a En el cor dels mars 
sembla amagar sentits ocults i que ens endinsen molt més enllà del que la 
superfície del relat podria donar-nos a entendre. D’entrada, deu homes i 
set dones vol dir, en realitat, set homes amb les seves set dones i tres ho-
mes més tots sols, disset en total. I dir: 7 + 7 + 3 = 17 ja equival a posar 
en marxa tot un imaginari numèric d’arrel bíblica. Agnon ens proporcio-
na el nom de tots aquests protagonistes, excepte d’un, «el nom del qual 
hem oblidat» (cap. 2), la qual cosa resulta, si més no, sorprenent, però no 
pas menys sorprenent que, a mig viatge, quan els protagonistes s’embar-
quen a Vylkove, es descuidin un dels seus companys a terra ferma. És a 
dir, que hi ha un personatge de qui oblidem el nom i un altre que obli-
dem directament. No és qualsevol personatge, d’altra banda, sinó ni més 
ni menys que el protagonista de la història, Hananyà, que desapareix al 
capítol 8, encara no a la meitat de la història, i no en tornarem a saber res 
més fins a la recta final de la noveŀla, al capítol 12. La qual cosa equival 
a dir que En el cor dels mars és la història, també, d’una absència sorpre-
nent: la del seu principal protagonista. I, en contrast amb aquesta absèn-
cia (tothora present, perquè els seus companys no deixen d’evocar-lo i re-
cordar-lo fins que no s’hi retroben), una presència que se’ns escola: la de 
l’autor mateix. Agnon s’introdueix a si mateix en la seva obra com un 
dels disset personatges que viatgen a la Terra d’Israel: «I va entrar rabí 
Xemuel Yossef, fill de rabí Xalom Mordekhay el levita» (cap. 2). Si la 
d’Hananyà és una absència present, la d’Agnon dins la ficció és una pre-
sència absent perquè la transformació de l’autor en personatge ens l’apro-
pa com a mínim en la mateixa mesura que ens l’allunya, la seva presència 
s’intensifica i alhora es difumina: qui (i on) és, finalment, Xemuel Yos-
sef (autor) un cop ha entrat dins la seva obra i qui (i on) és Xemuel Yossef 
(personatge) un cop s’ha erigit en autor de si mateix? El joc d’absències i 



148 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

presències no s’acaba, però, aquí. Una de les històries laterals de la novel·
la, aparentment anecdòtica però que aconsegueix convertir-se en un dels 
fils que relliga tot el relat, és la del bandit jueu Zuixa, desaparegut des-
prés del seu assassinat i recercat desesperadament per la seva vídua. Tot i 
que la mort de Zuixa havia tingut lloc abans d’iniciar-se, pròpiament, el 
relat del viatge, el bandoler aconsegueix convertir-se en un personatge 
ben present pel simple fet que la seva dona no deixa de buscar-lo («aques-
ta dona encara no havia desesperat d’ell i el cercava d’un lloc a l’altre», 
cap. 6) i arriba a desplaçar-se fins a Vylkove, seguint les indicacions de 
rabí Meïr de Przemyśl. Serà a Vylkove on Hananyà desapareixerà per re-
soldre, precisament, la desaparició de Zuixa. I, d’aquesta manera, una 
desaparició n’explica una altra i tant una absència com l’altra s’acaben re-
solent en presència.

Però, posats a buscar càrrega de profunditat en allò aparentment sim-
ple, podríem començar pel títol mateix: En el cor dels mars (ים לְבַב יַמִּ  .(בִּ
El sintagma, sense verb, ens remet a Jonàs 2,4, a l’oració que el profeta 
adreça al Senyor després de tres dies i tres nits dins del ventre del peix, 
just abans de ser-ne alliberat. Quina relació tenen, però, els mars de Jo-
nàs amb els mars d’Agnon? La més òbvia, naturalment, és que en el relat 
d’Agnon hi apareix no un, sinó dos mars (Negre i Mediterrani) i, encara, 
una llarga travessia f luvial Danubi avall, des de Galați fins a Vylkove. 
Efectivament, la immensa major part del viatge és realitzada per mar i és 
sobre una embarcació que els nostres protagonistes pateixen tempestes 
terribles, temen acabar morts i insepults en el cor del mar, tenen visions, 
evoquen navegacions bíbliques i resen diversos passatges de la Bíblia he-
brea, entre els quals —en un nou gir metaliterari per part d’Agnon— «els 
vuit versets que va pregar Jonàs en el ventre del peix» (cap. 8), és a dir, 
Jonàs 2,3-10, el mateix passatge dins del qual apareix la frase que dona 
títol a la noveŀla. Però Agnon vincula explícitament fins a tres vegades, 
dins del seu relat, l’expressió «en el cor dels mars» amb la travessia fan-
tàstica realitzada per Hananyà a bord del seu mocador desplegat per in-
dicació divina:

Les ones del mar es gronxen i van d’ací d’allà. En surten espurnes de llum i 
un mocador hi sura al damunt, com un vaixell en el cor del mar. I un home seu 
damunt del mocador amb la cara cap a orient. […] Cada vegada que ataüllaven el 
mar veien davant d’ells espurnes de llum que sortien del mar i un mocador que 
hi surava, com un vaixell en el cor del mar, i un home que seia sobre el mocador 
amb la cara cap a orient (cap. 9).



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 149

I la vinculació és reblada en el darrer paràgraf de la noveŀla:

[…] fins que jo em vaig alçar per escriure les aventures d’Hananyà en un lli-
bre, que he intitulat En el cor dels mars, en el bon nom d’Hananayà —que sobre 
ell sigui la pau—, que va entrar en el cor dels mars i en va sortir estalvi.

Novament, però, la relació és massa simple per no permetre lectures 
més profitoses. La travessia d’Hananyà té, al capdavall —en el context 
d’un relat de caràcter eminentment realista— el paper, gairebé, d’una in-
terpolació fantasiosa. El contrast entre els detalls perfectament banals i 
quotidians que Agnon s’entreté a desplegar davant dels ulls del lector i el 
meravellós viatge nàutic de milers de quilòmetres sobre un mocador per 
part d’Hananyà és massa accentuat. Aquí convé apuntar, com a mínim, 
tres coses. 

En primer lloc, a la referència a Jonàs 2, 4, caldria afegir-hi, com a mínim, 
les cinc vegades que l’expressió ים לְבַב יַמִּ -apareix en els capítols 27 i 28 d’Eze בִּ
quiel:

ים, גְּבוּלָיִךְ; בּנַֹיִךְ, כָּלְלוּ יָפְיֵךְ  Tenies el recinte al cor dels mars; els qui et») בְּלֵב יִַמּ
van edificar t’havien fet d’allò més bella.» Ezequiel 27,4; traducció de la BCI.)

ים יִַמּ בְּלֵב  מְאדֹ,  וַתִּכְבְּדִי  מִָּלְאִי  וַתּ מַעֲרָבֵךְ;  שָׁרוֹתַיִךְ  ישׁ,  תַּרְִשׁ  Amb grans») אֳנִיּוֹת 
vaixells de Tarsis transportaves les mercaderies. Anaves plena, carregada fins dalt 
en el cor dels mars.» Ezequiel 27,25; traducció de la BCI.)

ים ים הֱבִאוּךְ, הַשָּׁטִים אתָֹךְ; רוּחַ, הַקָּדִים, שְׁבָרֵךְ, בְּלֵב יִַמּ  Els teus remers») בְּמַיִם רִַבּ
t’havien dut a alta mar quan el vent de llevant et va desarborar en el cor mateix 
dels mars.» Ezequiel 27,26; traducció de la BCI.)

ים  Soc un déu, visc en una seu divina en») אֵל אָנִי ,מוֹשַׁב אֱלֹהִים יָשַׁבְתִּי, בְּלֵב יִַמּ
el cor mateix dels mars.» Ezequiel 28,2; traducció de la BCI.) 

ים  Et faran baixar a la fossa i moriràs») לַשַּׁחַת, יוֹרִדוּךָ; וָמַתָּה מְמוֹתֵי חָלָל, בְּלֵב יִַמּ
de mort violenta en el cor mateix dels mars» Ezequiel 28,8; traducció de la BCI.)

Els capítols 27 i 28 del llibre d’Ezequiel estan situats enmig del bloc de 
vuit capítols (25-32) que aquest llibre dedica al judici de Déu contra les na
cions dels ammonites, moabites, edomites, filisteus (25), contra Tir (26-28) 
i contra Egipte (29-32). A diferència del que succeeix en el llibre de Jonàs, 
on l’expressió ים לְבַב יַמִּ  ,té un sentit exclusivament de profunda tribulació בִּ
en Ezequiel passa de designar l’auge i la plenitud de la ciutat de Tir, tant per 
la seva situació («en el cor dels mars») com per la seva activitat comercial 
(que li permet transportar mercaderies «en el cor dels mars»), a indicar la 



150 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

seva decadència i el seu naufragi figurat («el vent de llevant et va desarborar 
en el cor mateix dels mars»). És a dir, l’expressió pren un caire dinàmic, que 
primer denota plenitud i, més tard, certifica la ruïna de la ciutat. El motiu 
d’aquesta ruïna no és altre que la seva altivesa, l’oblit de Déu i la supèrbia de 
pretendre suplantar-lo («La teva supèrbia t’ha fet dir: “Soc un déu, visc en 
una seu divina en el cor mateix dels mars», Ezequiel 28,2) i el consegüent 
càstig mitjançant l’enviament d’uns «estrangers, els més violents de tots els 
pobles», que «et faran baixar a la fossa i moriràs de mort violenta en el cor 
mateix dels mars» (Ezequiel 28,7-8). Es fa difícil imaginar que Agnon no 
tingués presents aquestes reiterades referències al cor dels mars en el text 
d’Ezequiel, que multipliquen els sentits que podem donar al títol. Més enllà 
del viatge per mar (o per mars) des de Galítsia fins a la Terra d’Israel i de la 
referència a la pregària de Jonàs des del ventre del peix, la incorporació dels 
sentits acumulats en Ezequiel ens permet llegir el títol d’Agnon —i, per ex-
tensió, el conjunt de la noveŀla— com una referència a l’auge i declivi de la 
Terra d’Israel (hem de tenir present que Tir, la ciutat de la complanta que 
recull Ezequiel, formava part d’una de les dotze tribus d’Israel, la d’Aser, fill 
de Jacob) i alhora com el reconeixement d’una culpa coŀlectiva, la d’haver-
se oblidat i allunyat de la Terra d’Israel i no haver complert el precepte de 
residir-hi, i fins i tot com una explicació de les vicissituds viscudes a la diàs-
pora per part del poble jueu, en mans d’«estrangers, els més violents de tots 
els pobles».

En segon lloc, tot i que sigui Agnon mateix qui estableixi, en el darrer pa-
ràgraf de la noveŀla, la vinculació explícita entre l’expressió ים יַמִּ לְבַב    i el בִּ
viatge prodigiós d’Hananyà sobre el seu mocador mars a través, no podem 
passar per alt que aquesta imatge té un rerefons clarament heŀlènic. I aquesta 
constituirà una de les virtuts del text que tenim entre mans. La història 
d’Agnon és, indubtablement, una història jueva, forjada mitjançant una llen-
gua, un estil i un sistema de referents inequívocament jueus. Però Agnon 
sap, igualment, obrir aquesta construcció èpica hebrea a una dimensió heŀle-
nística i dona lloc, d’aquesta manera, a una original síntesi hebrea-heŀlenísti-
ca. Ho fa de manera clara en el capítol 8, quan la llegenda dels nens que can-
ten des del fons del mar és reelaborada de tal manera que dialogui amb el 
cèlebre passatge de l’Odissea (XII, 158-200) en què es desplega l’episodi 
d’Ulisses i les sirenes:

I hem sentit de gent que diu la veritat un fet que s’esdevingué a gent que nave-
gaven pel Mar Gran cap a la Terra d’Israel i que van sentir una veu agradable i 



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 151

volien saltar enmig del mar per poder anar darrere la veu; els mariners els van ha-
ver de lligar amb els seus cinturons fins que la nau no es va haver allunyat d’allà 
(cap. 8).

I ho fa, no pas de manera menys clara, precisament amb la història clau de 
la navegació d’Hananyà sobre el seu mocador, que no pot deixar d’evocar el 
passatge de l’Odissea (V, 333-462) en què Ulisses sobreviu a alta mar, després 
de la destrucció del rai que s’havia construït abans d’abandonar l’illa d’Ogí-
gia, gràcies al vel que Ino Leucòtea li proporciona i que, estès sota el seu pit, li 
permet navegar durant dos dies i dues nits sense negar-se.

I hi ha, finalment, encara, un tercer aspecte sobre el títol que no pot deixar 
de cridar-nos l’atenció. Més enllà, com hem vist, de les seves múltiples res
sonàncies bíbliques, el títol ים יַמִּ לְבַב    presenta una ambigüitat que no pot בִּ
ser casual. La proximitat gràfica i fonètica entre ים   יָמִים i (’yamim ‘mars) יַמִּ
(yomim ‘dies’) obre la porta a transitar d’En el cor dels mars a En el cor dels dies. 
Totes les calamitats viscudes pel poble jueu a la diàspora al llarg dels segles 
teixeixen, al capdavall, una història i, fins i tot, una filosofia de la història, en 
què la tensió entre la història bíblica i la història de les vicissituds del poble 
d’Israel a l’exili són inseparables. Aquesta tensió situa la noció de retorn (el 
νόστος grec, la promesa del retorn, קיבוץ גלויות‎, que trobem en Deuteronomi 
30,1-5 en la cultura jueva) al bell mig de qualsevol concepció històrica en clau 
jueva. El retorn que ens és narrat a En el cor dels mars és, doncs, un retorn que 
esdevé clau de volta d’una anomalia històrica, resol aquesta anomalia i, d’al-
guna manera, esdevé el fi i el final d’una història. Retornar equival a penetrar 
en el cor dels dies, a deixar enrere una història d’exili i sofriment. D’Hananyà, 
Agnon ens recorda en dues ocasions les penalitats que ha sofert durant dies 
per poder pujar a la Terra d’Israel:

[…] va penar durant molts dies sols per poder pujar a la Terra d’Israel  
(cap. 11).

[…] quants de dies Hananyà havia penat amb ells, quantes desventures havia 
hagut de passar i sols per poder pujar a la Terra d’Israel! (cap. 12).

Un cop arribat a la Terra d’Israel, en canvi, se’ns en diu que: «Hananyà  
va allargar els seus dies i anys i cada any que passava afegia força i vigor»  
(cap. 14). D’aquesta manera, espai (els mars) i temps (els dies) queden íntima-
ment fusionats en el relat d’Agnon. Cap història no es pot separar dels escena-
ris en què aquesta història té lloc. En el cas de la història jueva, els llocs deter-
minen els temps i el Temps es resol en el Lloc.



152 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

1.3. Hananyà: l’antiheroi

Tot i les referències que, dins d’En el cor dels mars, ens permeten vincular 
l’epopeia jueva amb l’imaginari grec, Hananyà té poc a veure amb Ulisses. La 
seva virtut no rau ni en la força ni en l’enginy, sinó, ben al contrari, en un sen-
tit d’humanitat i una santa simplicitat que el mantenen sempre amatent a les 
necessitats que sorgeixen al seu voltant. Aquesta deferència constant d’Ha- 
nanyà envers tot allò que l’envolta no es limita a les persones, sinó que ateny 
tota mena d’objectes i la seva actitud envers ells revela tota una ètica i una es-
tètica de la matèria:

No soc ni courer ni relligador de llibres, però quan veig un objecte malmès 
m’omplo de compassió per ell i em dic: «Aquest objecte demana una reparació», i 
el Sant Beneït em diu: «Fes així o fes aixà», i jo ho faig (cap. 1).

Hananyà no és ni courer ni relligador de llibres, però adoba els canelobres 
rovellats fins que «són dignes de fer pujar la llum davant d’Aquell qui la llum 
és per a Ell a Sió» (cap. 1), fixa els canelobres en bols plens d’oli, frega i poleix 
la pica, la galleda, els objectes sagrats i «tots els objectes on s’amaga la Divina 
Presència» (cap. 1), repara els llibres estripats i els relliga amb cobertes noves 
i els folra amb pells boniques. Tampoc no és fuster, però construeix cofres 
per a tots els seus companys de viatge i els pinta de color vermell «perquè és 
un color bonic per als objectes» (cap. 1) i construeix una arca per al llibre de 
la Torà, especialment clivellada amb claus de fusta. Tampoc no és cotxer, 
però mena amb destresa un dels dos carros —aquell en el qual viatgen les 
dones—, tot i reconèixer no haver-ho fet mai abans: «Mai de la vida no havia 
menat ni un carro ni cavalls fora d’una vegada que vaig veure un jueu que es 
negava en el riu amb els seus cavalls, que els en vaig fer sortir i els vaig portar 
a casa» (cap. 3). Així, la destresa no és fruit ni de l’aprenentatge ni de la com-
petència tècnica, sinó que es converteix en una característica moral: qui fa les 
coses ben fetes sap fer bé les coses. Ell, però, que fa cofres per a tothom, no 
se’n fa cap per a ell, i es conforma amb el seu mocador de farcell. Aquest seu 
mocador és tot un símbol de la seva senzillesa, i apareix reiteradament al 
llarg del relat. No és gens estrany que sigui sobre aquest mocador, justament, 
que Hananyà emprendrà el seu viatge prodigiós sobre les ones. Al llarg del 
relat, diversos dels seus companys de pelegrinatge intenten convèncer-lo que 
substitueixi el farcell per un altre objecte més pràctic. Péssah li ofereix un 
cinturó perquè no hagi de «desembolicar i embolicar, embolicar i desemboli- 
 



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 153

car» cada vegada que arriba l’hora de la pregària i Hananyà ha de desfer l’em-
balum del seu farcell. La seva resposta, però, és: «Cal tractar amb respecte els 
objectes; fins i tot si en trobeu un de més bonic que el d’abans, no l’heu pas 
d’arraconar» (cap. 11). Igualment, Milkà li havia regalat una saca per a tragi-
nar els seus estris, però ell continuà fent servir el mocador de farcell, pre
guntant-se si «el fet que el mocador no tingui boca m’autoritza a menysprear-
lo» (cap. 11).

D’Hananyà no n’arribem a saber ni els orígens, ni l’ofici, ni la família. Tot 
el que sabem del seu passat es redueix al conjunt de les penalitats que ha sofert 
per arribar, des de la seva ciutat, fins a Buchach, d’on partirà la comitiva que 
viatjarà fins a la Terra d’Israel i on comença, pròpiament, la noveŀla d’Agnon. 
Interrogat pels seus companys de viatge sobre on ha estat, respon, de manera 
sibiŀlina: «on he estat i on no he estat» (cap. 1). Hananyà ha estat on ha estat i 
on no ha estat, és clar, perquè els fets que constitueixen la seva història i que 
marquen el seu periple no són ben bé seus, sinó perfectament comuns. És a dir, 
tant allò que tenen d’extraordinari (no comú) com allò que tenen de comú 
(no extraordinari) constitueix, al capdavall, una experiència tristament comu-
na, compartida pel conjunt del poble jueu. La característica principal de l’an-
tiheroi Hananyà és, en realitat, la seva manca absoluta de singularitat, la seva 
capacitat per dissoldre la seva personalitat en una personalitat coŀlectiva que 
és la suma de persones perfectament anònimes, tot el bagatge de les quals és 
la simplicitat, l’observança de la llei jueva, la fe en una promesa, la diligència 
en el treball, el nodriment de la pregària. Si Hananyà pot (des)aparèixer du-
rant bona part del relat és perquè el seu personatge representa, de fet, l’heroi 
ocult, la presència del qual es revela amagant-se, revelant-se sempre des de la 
discreció.

El perfil desdibuixat d’Hananyà és, al capdavall, la transposició literària 
d’un malestar, d’un desarrelament i d’una desorientació. Un dels passatges en 
què aquesta manca d’orientació es fa més evident és en el relat de la seva arri-
bada en un país on «hi havia treball cada dia i no tenien ni dissabtes ni festes, 
fins que vaig oblidar quan era dissabte i no em movia mai d’un lloc a un altre 
sinó per dues mil colzades» (cap. 1). Difícilment es podia expressar de manera 
més simple i efectiva la pèrdua absoluta de la noció del temps, similar a la del 
presoner que arriba a perdre el compte dels dies que fa que es troba engabiat o 
que no és capaç de distingir el dia de la nit. Les precaucions d’Hananyà per 
no caminar cap dia més de dues mil colzades, per assegurar-se que no ho està 
fent en dissabte, acaben servint-li de ben poc. El dia que es decideix a pujar en 
 



154 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

un carruatge i encaminar-se a la ciutat és ni més ni menys que el de la festa de 
Yom Kippur, el dissabte de tots els dissabtes, una jornada d’estricte descans 
(Levític 16,29; 23, 27).

El caràcter intemporal que més amunt apuntàvem i que és una caracte-
rística del conjunt de la noveŀla, doncs, es plasma de manera especialment 
eficient en la caracterització del seu protagonista Hananyà, un home que no 
troba el seu temps fins que no s’estableix a la Terra d’Israel. El model de llen-
gua i l’estil utilitzats per Agnon reforcen igualment aquest caràcter llegen-
dari, temporalment indefinit. D’entrada, Agnon opta per no escriure neta-
ment en ídix, la llengua viva dels llogarets jueus de Centreeuropa i escollida 
pel també premi Nobel Isaac Bashevis Singer (Leoncin, Polònia, 1903 - 
Surfside, Florida, 1991), sinó en un hebreu molt característic i amb una im-
portant influència de l’ídix, però que mira deliberadament cap a un passat 
mític: la llengua dels llibres de pietat jueus dels segles xviii i xix. El resul-
tat: una obra creada en ple segle xx, però a partir d’un material que prové 
d’un món pretèrit, que ja no és. A cap lector hebreu que s’apropi a aquesta 
obra d’Agnon en la seva versió original no se li escapa aquest seu caràcter li-
teralment intempestiu. La temptació per part del traductor de salvar aquest 
escull per proporcionar al lector d’avui un text menys extemporani no és 
pas poc important. I no tots els traductors (n’hi ha versions en alemany, an-
glès, italià, castellà, francès, romanès, suec, ídix…) s’hi han sabut resistir 
amb prou força. La traducció del doctor Joan Ferrer que ara introduïm 
constitueix un autèntic tour de force que vetlla tothora per ser fidel al model 
de llengua i a l’estil d’Agnon, preserva la literalitat del text, també —o so-
bretot— allà on aquest es revesteix d’una deliberada estranyesa, i no escati-
ma, per tant, al lector una experiència de lectura tan propera com pugui 
ser-ho la que porti a terme un lector competent en la llengua original de 
l’autor. Al capdavall, és aquest estil únic el que converteix En el cor dels mars 
en un relat fundador de la literatura moderna en llengua hebrea i converteix 
Agnon en un puntal de la seva tradició, mundialment reconegut en forma 
de Premi Nobel l’any 1966.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 155

2. En el cor dels mars9

Capítol 1

Pols de camins

Abans que els primers hassids10 pugessin11 a la Terra d’Israel, un home que es 
deia Hananyà feu cap a la seva casa d’estudi.12 Duia els vestits estripats i els peus 
embolcallats amb parracs; anava amb els peus sense calçar i els cabells del cap i 
els pèls de la barba eren coberts per la pols dels camins. Tots els seus béns eren 
en un mocador de farcell que duia a la mà. Va dir Hananyà als nostres 
benvolguts:13 «Fills del Déu viu, he sentit que us prepareu per pujar a la Terra 
d’Israel: si us plau, apunteu-me en el vostre quadern!» Li van dir: «El qui ens 
farà pujar a nosaltres, també et farà pujar a tu.» I el van inscriure a la seva llista i 
li van donar estada a la casa d’estudi. Es va alegrar amb ells perquè pujarien 
junts i ells es van sentir contents de poder completar el minyan14 per al trajecte.

09. Traduïm l’edició de ים יַמִּ לְבַב   publicada per Schocken a Tel-Aviv l’any 1956. Hem בִּ
tingut en compte les traduccions següents, tot i que la nostra versió, que intenta reproduir l’estil 
singularíssim d’Agnon, és independent de la resta de les versions: Xemuel Yossef Agnon, In the 
heart of the seas, trad. d’I. M. Lask, Nova York, Schocken, 1947; Xemuel Yossef Agnon, En el 
corazón de los mares, trad. d’Ángel Sabrido i Martín Escurdia, Barcelona, Plaza y Janés, 1967; 
Xemuel Yossef Agnon, Au coeur des mers, trad. de l’hebreu d’Emmanuel Moses, París, Gallimard, 
2008; Xemuel Yossef Agnon, Nel cuore dei mari, a cura d’Ariel Rathaus, Milà, Adelphi, 2013.

10. Són els seguidors del moviment de renovació del judaisme que s’escampà per l’Euro- 
pa oriental a partir de mitjan segle xviii entre els adeptes del predicador carismàtic Israel ben 
Elièzer, conegut com el Baal Xem Tob el ‘Senyor del bon Nom [de Déu]’. L’hassidisme com-
portà una profunda renovació interior de l’experiència religiosa jueva. Cf. Jean Baumgarten, 
La naissance du hassidisme, París, Albin Michel, 2006; Nahman de Bratslav, Contes cabalístics, 
edició bilingüe, ed. i trad. de Joan Ferrer i Jordi Sidera, Barcelona, Fragmenta, 2016.

11. El tractat Zebaḥim del Talmud de Babilònia 54b diu: וארץ ישראל גבוהה מכל ארצות 
‘la Terra d’Israel és més alta que totes les terres’. Es refereix, és clar, a la seva alçària espiritual. 
Per això, en la tradició jueva s’usa el verb pujar per a indicar un pelegrinatge a Terra Santa o bé 
la immigració per a establir-se a Israel.

12. Cambra en una sinagoga —o la mateixa sinagoga— on els homes piadosos passaven 
moltes hores pregant o estudiant els llibres de la tradició religiosa del judaisme.

13. Més literalment: «els homes de la nostra pau».
14. És el nombre prescrit de deu homes adults des del punt de vista religiós (és a dir, que 

ja hagin fet tretze anys) que és necessari per a constituir una comunitat i, així, poder celebrar 
la litúrgia pública. 



156 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

Els nostres benvolguts van dir a Hananyà: «Es veu que has petjat molts de 
camins amb els teus peus.» Els va dir: «Així són els fets. El meu camí no ha 
estat curt.» Li van dir: «On has estat?» Els va dir: «On he estat i on no he es-
tat.» El van fer girar amb paraules fins que va començar a enumerar tots els 
seus viatges.

Va dir Hananyà: «Al començament vaig anar de la meva ciutat a una altra 
ciutat i d’aquella ciutat a una altra ciutat. Així vaig anar de lloc a lloc fins que 
vaig arribar als confins d’un altre país on no deixaven que cap home travessés 
si no pagava un impost al rei. Em van prendre els diners i em van despullar 
—nu— i no em van deixar res més que un mocador per a cobrir-me. Els ho-
mes de la ciutat es van apiadar de mi, em van vestir i em van donar tot el que 
em mancava: un taŀlit, unes filactèries i un xal petit amb serrells rituals.15 En 
aquell país el fred mana allí la majoria dels dies de l’any: per la festa de les Set-
manes16 hi ha neu a les cases i per la festa de les Cabanyelles17 cap home no 
pot agafar amb la mà la branca de palmera18 per causa del fred; i no tenen 
poncems, de manera que les comunitats se n’han de repartir un de sol: un 
grill per a una comunitat i un grill per a una altra comunitat. I santifiquen el 
dissabte amb pans negres19 i la “separació”20 amb llet perquè no tenen ni un 
bocí de farina neta ni vi. I quan els vaig dir cap a on anava em van prendre 
per un exagerat perquè en els dies de la seva vida no havien mai sentit a dir 
que un home anés a la Terra d’Israel. I jo mateix vaig començar a dubtar que 

15. El taŀlit és el xal ritual amb serrells als quatre angles que els homes porten durant 
algunes pregàries; les filactèries són uns estoigs de cuir que contenen pergamins amb fragments 
de la Torà o del Pentateuc que els homes jueus duen durant la pregària matinal dels dies feiners 
(l’un va lligat al braç esquerre i l’altre al front); el xal petit amb serrells rituals és una mena de 
samarreta rectangular o ponxo que porta cosides unes borles o serrells als quatre angles; els 
hassids els solen portar a sota del vestit ordinari. 

16. És la festa de Pentecosta, que se celebra set setmanes després de la festa de Pasqua, 
cap a finals del mes de maig o a principi de juny. Celebra el lliurament de la Llei de Déu al 
Sinaí.

17. És la festa de Sukkot o dels Tabernacles, que se celebra el mes de setembre o d’oc- 
tubre. Recorda l’època en què el poble d’Israel vivia en tendes en el desert després de la seva 
sortida d’Egipte.

18. En la festa de les Cabanyelles hi ha el costum de portar a la sinagoga les quatre 
espècies: una branca de palmera, una de salze, una altra de murtra i un poncem (fruit del 
poncemer, d’aspecte semblant a la llimona).

19. El pa per a la celebració del dissabte ha de ser blanc.
20. La pregària que assenyala la fi del dissabte, que va acompanyada de tres benedic- 

cions, una de les quals es pronuncia sobre el vi.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 157

la Terra d’Israel existís en aquest món, fins que els vaig deixar i me’n vaig 
anar. Jo deia: “Val més morir pel camí que desesperar de la Terra d’Israel.” No 
recordo quan vaig caminar ni en quins llocs vaig ser fins que vaig arribar a 
una espluga de bandits. Els bandolers em vam permetre d’estar amb ells i no 
em van fer res, però cada vegada que eixien a atracar la gent em deien que pre-
gués per ells perquè no fossin enxampats. La majoria eren homes mesurats i 
persones compassives que sostenien l’indigent en l’hora de fretura i creien en 
el Creador de l’univers i que quan juraven per Aquell qui viu eternament no 
es desdeien de les seves paraules ni que els prenguessin llurs vides. No havien 
estat pas bandolers des del principi, sinó que uns prínceps els asserviren i van 
haver de deixar llurs camps i dedicar les mans al pillatge. En vaig veure un 
que portava filactèries i em vaig errar en pensar-me que era jueu, però de fet 
no era jueu, sinó que l’arxibandoler d’abans solia portar filactèries i quan va 
ser mort, ell li va prendre les filactèries. I així fou com va ser mort l’arxiban-
doler: ell solia deixar en dipòsit el botí en mans d’un capellà grec. Una vegada 
el capellà va negar que hagués rebut el dipòsit i l’arxibandoler el va amenaçar 
que en prendria venjança. Aleshores el capellà el va delatar davant del rei i el 
rei va manar que el matessin. Quan sortia per a ser matat, li van dir: “Si ens 
reveles el lloc dels teus companys et deixarem anar.” Els va dir: “Feu el que 
hàgiu de fer.” Van estrènyer la corda al voltant del seu coll i va lliurar la seva 
ànima. A l’hora de la mort va dir: “Ai de mi per la meva dona! Ai de mi pels 
meus fills, que us deixo orfes!”»

I Hananyà va dir: «Una vegada el bandoler de les filactèries volia portar-
me a la Terra d’Israel a través d’una foradada; però em va entrar en el cor el 
pensament que no era pas la voluntat del Beneït que tingués per acompanyant 
d’honor un bandoler. I després que m’hagués entrat en el cor aquest pensa-
ment ja no vaig anar amb ell perquè si hagués estat la voluntat del Beneït que 
anés amb ell, de cap manera no m’hauria entrat en el cor una pensada com 
ara aquesta. Em va fer vergonya no haver acceptat el seu favor i me’n vaig anar 
a un altre país. En aquell país hi havia treball cada dia i no tenien ni dissabtes 
ni festes, fins que vaig oblidar quan era dissabte i no em movia mai d’un lloc 
a un altre sinó per dues mil colzades21 per dia, no fos cas que fos dissabte 
aquell dia o que fos un dia de festa. Una vegada em vaig trobar un senyor pel 
camí. Va dir: “On vas?” Li vaig dir: “A la ciutat.” Em va invitar a pujar al seu 

21. Les lleis jueves sobre el dissabte —especificades en el tractat Eruvin de la Mixnà— 
sols permeten caminar dues mil colzades (uns dos quilòmetres) els dissabtes i els dies festius.



158 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

carruatge. En veure que no hi pujava va alçar la veu i cridà: “Xadday.”22 Ell 
parlava en llengua polonesa i en polonès “siadaj” significa “seu”. Aleshores va 
desaparèixer de mi l’escrúpol: vaig pensar que volia dir el Nom Sant, vaig fer 
un salt i vaig pujar al seu carruatge. Aquell dia era el dia de l’Expiació,23 però 
jo no ho sabia fins que no vam arribar a la ciutat on feien la pregària de Nei-
là.24 Tot seguit vaig saltar fora del carruatge, em vaig llevar el calçat i vaig en-
trar a la sinagoga, vaig quedar estès a terra tota la nit i tot l’endemà. Vaig sen-
tir que esmentaven la Terra d’Israel. Vaig parar atenció i vaig sentir dir que els 
homes de Buchach havien decidit de pujar a la Terra. Immediatament em 
vaig posar dempeus i vaig fer camí vers vosaltres. Com que anava descalç se’m 
van inflar els peus i la meva caminada es va fer llarga.»

Van anar a cercar i li van portar unes sabates, però no les va acceptar. Li 
van dir: «Rabí Aqibà25 va prescriure set coses, i una d’aquestes era “sigues cu-
rós amb el calçat”.» Va dir Hananyà: «Els meus peus, que no han percebut la 
santedat del dia de l’Expiació, aniran descalços.»

Després d’haver acabat Hananyà d’explicar totes les coses, va deslligar el 
seu farcell i en feu sortir el llibre dels Salms26 i el va llegir fins que va arribar 
l’hora de la pregària de la tarda. Després de la pregària va agafar una llàntia i 
va tornar a llegir. Va veure que el canelobre tenia rovell, va agafar el seu farcell 
i hi va fer una marca. L’endemà, quan va treure el taŀlit i les filactèries del far-
cell va dir: «Aquesta marca, per què és? —Pel canelobre, que és rovellat.» Va 
agafar el canelobre i tots els altres llumeners de la casa d’estudi, va barrejar 
sorra i aigua i anà a seure darrere l’estufa i els va fregar i enllustrar fins que 
van resplendir com peces noves. Aquell dia van dir: «Els canelobres de la nos-
tra casa d’estudi són dignes de fer pujar la llum davant d’Aquell qui la llum és 
per a Ell a Sió.27 I Hananyà encara va fer una altra cosa: va fixar als canelobres 

22. És un dels noms bíblics de Déu que se sol traduir com «el Totpoderós».
23. És una de les festes més importants del judaisme. Se celebra el dia 10 del mes de 

tixrí (setembre-octubre) i és un dia de dejuni i penitència rigorosos per a implorar el perdó 
dels pecats.

24. És la pregària conclusiva de la litúrgia de la festa del dia de l’Expiació. Inclou la con- 
fessió dels pecats i altres pregàries penitencials.

25. És un dels grans savis jueus de l’època de la Mixnà (redactada cap a l’any 200 dC). 
Havia nascut vers l’any 50 dC i va ser martiritzat durant la persecució d’Adrià († 138 dC).

26. Llibre de la Bíblia que conté 150 poemes-pregàries, que són la base de la pregària i 
de l’espiritualitat jueves.

27. Concepte emblemàtic de la tradició jueva. Designava en origen un dels turons de 
Jerusalem i passà a adquirir un valor simbòlic per a referir-se a Jerusalem i a Israel.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 159

uns bols. En els països d’Edom28 encenen candeles de greix que es posen dre-
tes dins del canelobre, mentre que a la Terra de la Gasela29 solen encendre llu-
meners d’oli, de manera que omplen un bol amb oli i hi posen un ble. I va 
preparar i va fer uns bols a la boca dels canelobres a fi que s’omplissin amb oli; 
i no sols als llumeners, sinó també a la pica i a la galleda i als objectes sagrats i 
a tots els objectes on s’amaga la Divina Presència, els va fregar i polir i els va 
donar una cara resplendent. També va reparar els llibres estripats i els va relli-
gar amb cobertes noves i els va folrar amb pells ben boniques. Ahir eren estri-
pats i ennegrits i avui estan alegres com quan van ser donats al Sinaí.30 Li van 
dir: «No deus pas ser un courer?» Els va dir: «No soc ni courer ni relligador de 
llibres, però quan veig un objecte malmès m’omplo de compassió per ell i em 
dic: “Aquest objecte demana una reparació” i el Sant Beneït em diu: “Fes així 
o fes aixà”, i jo ho faig.» Els nostres benvolguts van dir: «És un home senzill 
que de cada paraula i paraula que li surt de la boca n’hi ha per a aprendre una 
qualitat bella. Un home com aquest, arreu on ronda, el seu Déu és amb ell.»

Un va demanar a Hananyà: «Potser sabries fer un cofre per als bagatges?» 
Ell va dir: «És possible que en sàpiga.» Li va dir: «Vet aquí que nosaltres hem 
de fer un camí llarg i heus ací que necessitem estris per al camí. És que em 
podries fer una arca o un cofre o una caixa?» Ell va dir: «Ho puc provar.» Li 
respon: «Com ho provaràs?» Ell va sortir al bosc i en va portar troncs, els ser-
rà i en feu taulons, els tallà, els ribotejà, engalzà les posts i va fer un cofre, 
que va pintar de vermell perquè és un color bonic per als objectes. En veure 
la resta dels pelegrins que el cofre feia goig de veure, li van demanar que els 
fes també per a ells cofres. Va sortir al bosc, va portar fusta i els va fer cofres 
com el que havia fet per a aquell altre. També va fer una arca per al llibre de 
la Torà31 que havien de fer pujar a la Terra d’Israel. Tots els cofres estaven 
clavats amb claus de ferro, llevat de l’arca, que acoblà amb clavilles de fusta 
perquè quan arribessin —Déu nos en guard!— a les muntanyes imantades, 
que extreuen els metalls dels objectes, aquesta arca no s’esbalandrés. Hana-

28. Denominació d’un territori del sud de la Terra d’Israel, que s’usà simbòlicament per 
a referir-se als països cristians.

29. Designació simbòlica d’Israel.
30. La muntanya on Déu, en la tradició bíblica recollida en el llibre de l’Èxode, va lliurar 

les «deu paraules», que constitueixen el nucli de la revelació i de l’aliança de Déu amb Israel.
31. Els cinc llibres que la tradició atribueix a Moisès, que formen la secció inicial de la 

Bíblia hebrea i que es llegeixen setmanalment a la sinagoga. Contenen el fonament de la fe 
d’Israel.



160 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

nyà va fer cofres per a tots els viatgers, però ell en tenia prou amb el seu far-
cell.

Capítol 2

Els convidats

El mes d’adar32 ja gairebé havia transcorregut. Els núvols que havien cobert la 
roda del sol s’havien encongit i el sol s’anava fent més gran. El que ahir era el 
temps de la pregària del capvespre, avui és el temps de la pregària d’havent di-
nat; el que ahir era el temps de llevar-se, avui és el temps de la pregària mati-
nal.

La neu s’havia escalfat i s’havia fos, els arbres del camp negrejaven. Avui 
són negres com la terra i demà faran sortir gemmes i floriran com el Líban. 
Estanys i pantans es cobreixen d’un tel i els ocells fan regalimar el seu cant. 
Cada dia voleteja un altre ocell i refila sobre cada teulat. Els nostres cars ger-
mans surten i es demanen quan el camí serà practicable per al viatge, el mes 
més propici per als vianants. Mai no havien temut la mort com en aquesta 
ocasió. Que n’és, de gran, la santedat de la Terra d’Israel, fins i tot en el seu 
assolament! I què és el vigor d’un cos, fins i tot en la plenitud de la força? Vet 
aquí que un home que ha cercat de pujar a la Terra d’Israel i no hi ha pujat, de 
sobte se’n va la seva ànima del cos i vet aquí que resta llançat com una pedra, 
inert, i no hi puja: on són totes les seves esperances? Qui sap llegir, seu i lle-
geix; qui sap estudiar, seu i estudia per reforçar el seu cor amb les paraules de 
la Torà. Durant tots aquells dies ni el sol ni la lluna no van veure cap home 
d’aquells ociós. Tot i que anaven aqueferats amb la venda de les cases i amb la 
comptabilitat dels diners, embellien els dies amb la Torà i la pregària.

La festa de Pasqua33 havia passat. El sol s’havia fortificat en el firmament i 
l’aigua de les basses s’havia eixugat, fins i tot les tolles més grans s’havien que-
dat sense aigua. Els camins demanaven complir la seva funció i els carreters es 
posaven en camí. Els cavalls renillaven d’un confí a l’altre del món i els seus 

32. Dotzè mes de l’any religiós jueu i sisè de l’any civil, que correspon normalment a 
febrer-març.

33. És una de les grans festes de l’any religiós jueu. Celebra el record de la sortida del 
poble hebreu d’Egipte, tal com és narrat en el llibre bíblic de l’Èxode.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 161

esquellerincs cascavellejaven i els carreters feien ressonar els fuets tot cridant: 
«arri!, osquei!»

Els qui pujaven es van aplegar a la seva casa d’estudi. El vell rabí34 Xelomó 
entrà, un cohén,35 molt enraonat, que havia estat ocupat tots els seus dies amb 
el comerç, però a la fi havia deixat els béns d’aquest món i havia donat el cor a 
pujar a la Terra d’Israel. Rabí Xelomó solia dir: «Si un rei s’aïra contra els seus 
servents, Déu nos en guard que s’allunyessin d’ell, sinó que s’han d’estar a la 
porta del rei i plànyer-se per ells mateixos, fins que vegi el seu destret i se 
n’apiadi.» I va entrar rabí Alter l’escorxador ritual,36 que havia lliurat el seu 
coltell al seu gendre, i amb ell entrà rabí Alter el mestre, fill del seu sogre, que 
havia passat tots els seus dies assegut a la tenda de la Torà, examinant amb els 
alumnes amb cura i acríbia els textos. Una vegada, tot estudiant el tractat so-
bre els contractes matrimonials, se li va acudir que la Terra d’Israel era un 
contracte nupcial entre Israel i el Sant Beneït, i ens resulta evident que està 
prohibit de restar sense contracte matrimonial. Va sentir en la seva ànima que 
tot el temps que habités fora de la Terra no tindria repòs. Va deixar el seu 
Talmud,37 dispersà els seus alumnes, es va vendre la casa, la Mixnà amb els 
comentaris de rabí Alfassí,38 i va anar a inscriure’s ell mateix en el registre dels 
qui pujaven. I va entrar rabí Péssah, administrador de la casa d’estudi, que 
anava amb Tsirl, la seva esposa, per a benefici i satisfacció d’ells, que potser el 
mèrit de la Terra d’Israel causaria que mereixessin fills. I va entrar rabí Yossef 
Meïr, que s’havia divorciat de la seva muller perquè havia refusat de pujar a la 
Terra d’Israel. El pare d’ella li havia enviat un missatge: «Si és desig teu re-
prendre la meva filla i viure amb ella a Buchach, tal com has viscut amb ella, 
jo us doblaré el dot.» Li va respondre: «M’he promès amb una altra núvia i no 
la puc pas avergonyir.» I va entrar rabí Moixé, el germà de rabí Gerxom —que 
sobre ell sigui la pau—; és aquest rabí Gerxom l’ànima del qual va sortir en el 

34. Aquí és un títol de respecte, tot i que en el nostre text altres vegades té el sentit de 
cap espiritual d’una comunitat jueva. 

35. Títol que es dona als descendents de família sacerdotal d’època bíblica, segons la 
tradició.

36. La persona que té la tasca de sacrificar els animals que han de ser consumits segons 
les normes rituals del judaisme. 

37. Obra fonamental del judaisme, que conté la Mixnà (compilació de la llei oral) i la 
Guemarà (comentaris a la Mixnà dels grans rabins d’època antiga). 

38. Yishaq ben Yaaqob Alfassí (1013-1103), gran erudit estudiós del Talmud i compila- 
dor de normes i decisions jurídiques relatives a la vida jueva. 



162 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

verset: El rei m’ introdueix a les seves estances,39 tal com s’explica en el llibre 
L’allunyat.40 Per amor a la Terra d’Israel, rabí Moixé havia deixat les seves dues 
filles i havia inscrit el seu nom i el nom de la seva esposa en el registre dels qui 
pujaven. I entrà rabí Yehudà Méndel, supervivent dels fidels del gran rabí  
Uriel, que la seva ànima sigui a les estances secretes de les altures. Tot el temps 
que rabí Uriel va ser viu, una franja de la Terra d’Israel s’estirava i anava fins a 
casa seva, però quan ell va traspassar, per a rabí Yehudà Méndel no hi havia 
en el món res que fos desitjable fins que el Lloc Sant li va posar en el cor de 
pujar a la Terra d’Israel. I en va entrar també un el nom del qual hem oblidat. 
I va entrar Léibuix, el carnisser, que la Terra hauria vomitat després d’això 
perquè deia ultratges com ara: «Heu vist mai una Terra on no hi hagi altra 
carn que la d’ovella?» I va entrar rabí Xemuel Yossef, fill de rabí Xalom Mor-
dekhay41 el levita42 —que la seva memòria sigui per a benedicció—, que era 
un expert en les llegendes de la Terra d’Israel (aquelles llegendes que en elles 
santifiquen el nom del Sant Beneït), que quan començava a lloar la Terra sem-
blava com si el Nom Inefable de Déu fos gravat a la punta de la seva llengua. 
En entrar ells, Hananyà estava dempeus a la porta amb el farcell a la mà, que 
contenia el taŀlit, les filactèries i la resta de bagatges, com un home preparat 
per a partir immediatament.

A l’hora en què els homes seien a la casa d’estudi, les dones s’estaven a la 
galeria de les dones. Madò Milkà, la venedora de corall, que havia entrat en 
una segona unió a fi que el seu marit pugés amb ella a la Terra d’Israel, però 
no hi va voler pujar i ella se’n va divorciar. Al seu costat hi havia Feigue, la 
seva parenta, la vídua de rabí Yúdel de Stryi, que sobre ell sigui la pau, fill de 
notables i administradors que trametien diners per als pobres de la Terra d’Is-
rael. Al costat d’ella hi havia Hinde, l’esposa de rabí Alter, l’escorxador ritual. 
A la vora d’ella hi havia Tsirl, la muller de rabí Péssah, l’administrador. Al seu 
costat s’hi estava Ester, l’esposa de rabí Xemuel Yossef, fill de rabí Xalom 
Mordekhay el levita. Al seu costat es trobava Sara, la dona de rabí Moixé, fill 

39. Ct 1,4. 
40. És una obra del mateix Agnon que va ser publicada l’any 1923.
41. És el nom complet d’Agnon i del seu pare. Cal notar que l’esposa d’aquest personat- 

ge del nostre relat es diu Ester, com es deia l’esposa d’Agnon. El narrador d’aquestes llegendes 
de la Terra d’Israel reflecteix, d’alguna manera, com un mirall —establint un lligam entre la 
ficció i la realitat—, l’home Agnon i la seva pròpia història.

42. És un títol de família sacerdotal jueva, inferior al de cohen, que ha aparegut ante
riorment.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 163

de la filla de rabí Avigdor, el cap de la comunitat, que la seva memòria sigui 
benedicció. Al seu costat hi havia Péssil, la filla de rabí Xelomó el Cohén, que 
havia enviudat en aquell període i s’havia unit al seu pare per a fer camí i així 
rebre sofriments a la Terra d’Israel.

Rabí Xelomó, el cohén, es va alçar, i dempeus, posà totes dues mans sobre 
la taula, abaixà el cap i els digué: «Per què voleu pujar a la Terra d’Israel? Que 
no sabeu que als viatgers els venen al damunt molts de destrets? A banda de la 
fretura d’aliments i del terror de les bèsties feroces i dels bandits, especialment 
en el mar.» Van respondre els nostres benvolguts i van dir: «No tenim cap te-
mor. Si som dignes davant d’Ell —que sigui beneït—, ens conduirà a la Terra 
d’Israel, i si no som dignes —Déu nos en guard— és que som dignes de tots 
els destrets que ens vindran al damunt.» El que havia dit als homes ho va dir a 
les dones i el que havien respost els homes, això mateix van respondre les do-
nes. Va dir rabí Xelomó: «Feliços vosaltres que us heu adherit a la Terra d’Is-
rael, Terra que va ser creada sols per a Israel, i sols Israel és immutable a la 
Terra d’Israel. Us he dit totes aquestes coses sols per acréixer la vostra recom-
pensa. Rabí Alter l’escorxador ritual va posar la mà a l’espatlla de rabí Alter el 
mestre i rabí Alter el mestre va posar la seva mà a l’espatlla de rabí Alter l’es-
corxador ritual i van començar a dansar i a cantar: Qui donarà de Sió la salva-
ció a Israel? Quan el Senyor farà tornar la captivitat del seu poble, exultarà Jacob, 
s’alegrarà Israel!43

Rabí Xemuel Yossef, fill de rabí Xalom Mordekhay el levita va demanar a 
rabí Moixé: «Potser vós recordeu la melodia amb què rabí Guerxom, el vostre 
germà —que la seva memòria sigui benedicció— entonava el verset: El rei 
m’ introdueix a les seves estances?» Li digué: «Aquesta melodia nosaltres no la 
solem cantar perquè fou amb aquesta que el meu germà va deixar el món, 
però sé la tonada de: Atrau-me darrere teu! Correm!44 Si la voleu escoltar, us la 
cantaré davant vostre.» Tots els convidats van abaixar el cap i rabí Moixé va 
començar a cantar: Atrau-me darrere teu! Correm! Rabí Yossef Meïr es posà 
dempeus i digué: «Déu vulgui que ens fem mereixedors de cantar el verset: El 
rei m’ introdueix a les seves estances a Jerusalem, la ciutat santa.» Els convidats 
van dir: «Amén.» I van anar cadascú a casa seva en pau.

Quan van sortir de la casa d’estudi ja tota la ciutat estava endormiscada. 
Les cases s’havien refugiat sota l’amagatall de la nit i s’ocultaven en la fosca. 

43. Salm 14,7.
44. Són les paraules del començament d’aquest mateix verset bíblic: Ct 1,4. 



164 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

La lluna s’ocultava encara en el firmament i sols els estels iŀluminaven els cims 
dels turons. Buchach és asseguda a la muntanya i sembla com si els estels esti-
guessin lligats als seus teulats. De sobte va sortir la lluna i iŀluminà tot el llo-
garet. El riu Strypa, al principi cobert per la fosca, brillà sobtadament com 
l’argent i del pou del mercat van fluir les dues canelles de plata. Un va respon-
dre i va dir: «Mai no havia sabut que aquest llogaret fos tan bell. Em sembla 
que en tot el món no hi ha cap llogaret tan bell com el nostre.» El seu compa-
nyó va respondre i va dir: «Realment aquesta mateixa paraula m’havia pujat al 
cor per dir-la.» Va dir rabí Alter l’escorxador ritual: «Tota ciutat on viuen per-
sones belles és bella.» Va dir rabí Alter el mestre: «Ara aquestes belles persones 
van a pujar a un indret bell.»

En aquesta mateixa hora una dona va dir a una seva comare: «No sé pas què 
em passa. Pensava i em deia que mai no havia vist una nit com aquesta i de sob-
te em sembla el contrari: que ja he vist una nit com aquesta i fins i tot que les 
paraules que he sentit aquí, que ja les havia sentides. Sé que no és així, però amb 
tot no puc dir que no sigui així.» Li va dir la companya: «Podria ser que una al-
tra vegada ja haguéssim viatjat a la Terra d’Israel i que tot el que hem sentit i vist 
aquí ja ho haguéssim sentit i vist una altra nit.» Li va dir: «Si és així, per què 
som aquí i no pas a la Terra d’Israel?» Li va dir la comare: «Companyona, ja hi 
hem estat!» Li replicà l’amiga: «Si hem estat allà, com pot ser que siguem aquí?» 
Hi va tornar la companya: «Amiga, abans que em demanis com és que nosaltres 
som aquí, jo et preguntaré com és que vam ser exiliats de la Terra d’Israel i dis-
persats entre les nacions» Li digué la companyona: «No entenc pas el que dius.» 
L’altra amiga va dir: «Companya, que no m’has dit: “de sobte em sembla que 
una nit com aquesta realment ja l’he vista en la meva vida”?»

Noliejaren dos carros alts i llargs envelats com si fossin una cabanyella; 
bescanviaren tots els estris de les cases per diners, llevat dels utensilis que els 
eren necessaris per al camí, i van guardar els diners dins els vestits. Van om-
plir els cofres de cassoles, bols, gots, gerres, plats, carn fumada, galetes pri-
mes, de les que es poden guardar molts dies, i després van anar a obtenir el 
permís dels morts. Uns es van dirigir a les tombes dels pares i a les tombes 
dels parents, altres van anar a les tombes dels justos —la solidesa del món— 
que van acceptar per a ells mateixos de ser sebollits fora de la Terra i sofrir la 
pena de la migració dels morts45 a fi de protegir la ciutat de persecucions. Van 

45. La tradició de la mística cabalística creu que la resurrecció dels morts tindrà lloc a la 
Terra d’Israel, de manera que els enterrats en els països de la diàspora hauran de passar grans 



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 165

esclatar en plors i se’ls va desvetllar un gran sentiment perquè les tombes dels 
justos desvetllen per al penediment. Tot plorant anaren de retorn fins al llin-
dar del cementiri. Es van girar de cara a les tombes i van guaitar. Va venir rabí 
Abraham, el circumcidador, aquest rabí Abraham, el circumcidador, que ha-
via fet entrar més de la meitat del llogaret en l’aliança d’Abraham el nostre 
pare —que sobre ell sigui la pau— i va agafar el coltell de la circumcisió sota 
la planta dels peus de cadascun d’ells i va dir: «Fills meus, vet aquí que jo tallo 
sota de vosaltres perquè no se us agafi la pols del vostre llogaret.» També va 
fer passar el coltell sota dels seus peus. Tots van esclatar en plors i van retornar 
a llurs cases. Es van calçar els peus amb sabates grosses preparades per al 
camí, amb les soles clavades amb claus de ferro perquè aguantin molts de dies. 
En fer camí se sentia el retruny dels seus passos d’un extrem del llogaret fins a 
l’altre. Per això a Buchach se sol dir a propòsit de gent baladrera: «Fan tant de 
brogit al llogaret com si pugessin a la Terra d’Israel.»

Van rondar per totes les sinagogues i cases d’estudi de la vila, i per tots els 
carrers amb les paraules de la Torà, la pregària i l’almoina a fi que no els cal-
gués haver de tornar a cap d’aquells llocs per reparar alguna falta comesa allí i 
anaren de casa en casa per acomiadar-se dels vivents. Demanaven a tothom: 
«Que teniu alguna cosa contra mi? Que potser us dec diners?» I van obrir les 
capses de rabí Meïr Senyor del Miracle,46 en van recollir els diners per portar-
los als seus germans que eren a la Terra d’Israel; van besar totes les mezuzàs47 
fins que van arribar al riu Strypa. Quan van arribar al riu Strypa es van atu-
rar i van demanar perdó a l’aigua. Van dir: «Tots els rius van a la mar: si us 
plau, aigües de l’Strypa, no us aïreu contra nosaltres en el camí.» Finalment 
van entrar a la seva casa d’estudi per pregar. Acabaren pujant als seus carruat-
ges: els homes en un carro i les dones a l’altre. El carreter menava el dels ho-
mes i el de les dones va ser lliurat a mans d’Hananyà, constituït ell mateix en 
mosso, com fan els cotxers que tenen dos carruatges, que en lliuren un a mans 
d’un viatger i a aquest no li fan pagar el viatge. Tota la vila va sortir a acompa-
nyar-los, llevat del rabí, que solia dir: «Els qui viatgen a la Terra d’Israel abans 

sofriments a través de passatges subterranis fins que arribaran a la resurrecció plena, a la Terra 
d’Israel. 

46. Nom amb què eren conegudes les recaptes d’almoina per als pobres de la Terra Santa. 
No se sap amb certesa qui era aquest rabí. 

47. Són uns petits rotlles de pergamí que contenen certs passatges de la Bíblia. En la 
tradició jueva es posen dins d’una capseta allargada o d’un tub que es fixa en els muntants de 
la porta de la casa on es viu. 



166 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

de la vinguda del Messies em semblen els vailets que salten davant del nuvi i 
la núvia abans de la cerimònia nupcial.

Capítol 3

Partença

Van sortir de la vila i es van confiar als cavalls. Els cavalls van acotar el cap i 
van flairar el camí vers on els demanaven d’anar. El carreter va pujar al pri-
mer carro i Hananyà a l’altre. El carreter va estirar els cavalls amb les brides i 
els va acuitar per fer camí. Les bèsties van redreçar el cap preparades per al 
camí, i encara algun va ronsejar, no fos cas que algú hagués oblidat alguna 
cosa i hagués de retornar. Quan ja no se sentia res més que els sanglots dels 
plors de separació, van redreçar els peus i van tirar.

Hananyà va agafar el fuet amb la dreta i el va alçar per damunt dels caps 
dels cavalls, que van inclinar les testes, van fer-li una mirada i van avançar. 
Les dones que estaven avesades a viatjar a les fires van dir: «En tota la nostra 
vida mai no havíem viatjat tan suaument com en aquest viatge. Que sou car-
reter?» Els va respondre: «Jo no soc pas cotxer, però els cavalls són cavalls i sa-
ben què se’ls demana i tiren.» El carreter va dir a Hananyà: «A mi em dieu 
que no sou carreter? Amb l’aire amb què moveu el fuet se us coneix que sou 
carreter.» Li va respondre Hananyà: «Mai de la vida no havia menat ni un 
carro ni cavalls fora d’una vegada que vaig veure un jueu que es negava en el 
riu amb els seus cavalls, que els en vaig fer sortir i els vaig portar a casa seva.»

I així van viatjar gairebé dues hores per camps, boscos i llogarets fins que 
van arribar a la comunitat santa de Yazlovets’. El carreter va fer un xiulet als 
cavalls i va aturar el carruatge, ja que havia estat convingut des del principi 
del viatge de fer una parada a Yazlovets’ a fi de veure-hi els parents abans 
d’emprendre la partença.

No hi ha cap llogaret més proper a Buchach que Yazlovets’: realment el 
cap d’un és al costat de la cua de l’altre, tot i que no hi ha pau entre aquests. 
Per què? Perquè quan va traspassar el rabí vell de Buchach, els ancians de la 
vila havien posat els ulls en el seu gendre, el rabí de Yazlovets’, a fi d’atreure’l 
vers ells. Van anar a casa d’ell, però no ho va acceptar. Va dir: «Com podria 
deixar Yazlovets’, que és un llogaret menut on ningú no em distreu de l’estu-
di, per anar a una vila gran plena de savis i de comerciants que importunen el 



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 167

rabí: uns amb les seves qüestions subtils i els altres amb els seus tràfecs? Què 
va fer la gent de Buchach? Van agafar un carro i cavalls i van entrar a casa del 
rabí de nit, el van fer seure en el carro, van fugir amb ell i el van menar a  
Buchach. Encara no brillava el dia que Buchach ja resplendia de la seva glòria 
i que la llum de Yazlovets’ s’enfosquia. En endavant, quan un de Buchach va a 
Yazlovets’ es barallen amb ell i li estiren el capell perquè Buchach els va pren-
dre la corona. Ara que ells deixaven Buchach i es disposaven a pujar a la Terra 
d’Israel s’havia esvaït la tírria de la gent de Yazlovets’ contra ells. I no sols 
això, sinó que tot Yazlovets’ s’havia aplegat en honor d’ells i els havien rebut 
amb begudes, pastissos, confitures i amb aigua fresca que havien portat de la 
font. Fins i tot els gentils48 els van mostrar respecte per honorar la Terra d’Is-
rael. No s’havia vist un respecte com aquest en aquells països. Es prosternaren 
literalment davant d’ells, els besaven els vestits, van donar farratge als cavalls 
per causa de l’amor per la Terra d’Israel. Sols els armenis no van participar  
en aquell honor, perquè els armenis són de la raça d’Amaleq49 i Amaleq té  
odi a Israel. Els armenis habiten en tots els països i fan comerç amb els fills  
d’Orient i fan venir d’allà pebre i perfums, i trepitgen els peus d’Israel. La 
seva terra és propera al riu Sambatyon50 i fan guerra amb Daniel el Piadós, 
que abat mil víctimes d’un sol cop i viu a Armènia en la comunitat de la Sang 
del Pollet, i és un rei gran i ferm i té l’alçada d’un gegant i trenta-un reis li es-
tan subjectes. La consuetud dels armenis és que quan un pega el seu company 
i el mata ha de pagar tres-cents seixanta-cinc dinars d’or, com els tres-cents 
seixanta-cinc tendons que hi ha en la persona, però a Israel no li poden fer res 
perquè ja Josuè51 els va afeblir.

Després que els afectuosos haguessin recobrat les seves ànimes del camí, 
van entrar a la gran sinagoga; era aquella sinagoga que les criatures de la casa 
del rabí van trobar amagada a la muntanya, i la van apariar. El Baal Xem 
Tob,52 que la seva memòria sigui benedicció, se solia amagar en els graons de 

48. Designació genèrica de les persones que no són jueves; en aquest cas es tracta, evi- 
dentment, de cristians. 

49. És l’enemic per antonomàsia del poble d’Israel (Ex 17,8-16; Dt 25,17-19). 
50. És un riu llegendari de la tradició jueva: a l’altra banda del Sambatyon van ser exi

liades les deu tribus d’Israel deportades pels assiris en el segle viii aC.
51. És el successor de Moisès, que va dirigir l’ocupació de les tribus hebrees de la Terra 

Promesa, segons es narra en el llibre bíblic de Josuè. 
52. «El senyor del bon nom [de Déu]», nom amb què és conegut rabí Israel ben Elièzer 

(1698-1760), fundador de l’hassidisme, místic, guaridor i home profundament carismàtic.



168 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

la paret a estudiar la càbala i allí va merèixer una elevació de la seva ànima. 
Allí les pregàries no ensopeguen amb cap mena d’idolatria i arriben totes en 
la seva completesa a les portes de la misericòrdia. Els nostres estimats van pre-
gar per a ells mateixos, a fi que poguessin pujar en pau i no fossin danyats du-
rant el camí per escamots de feres ni per bandolers per terra o per mar. Des-
prés tornaren i pujaren als carruatges i tota la vila els va acompanyar fins al 
límit de l’espai que es pot recórrer en dissabte. Qui no ha vist els homes de 
Yazlovets’ encaixant les mans amb els homes de Buchach no ha vist pas en la 
seva vida l’afecte que es tenen els d’Israel. En el moment en què els grans 
s’abraçaven l’un a l’altre, els menuts allisaven les cues dels cavalls pel fet que 
les seves manetes no arribaven a les mans dels viatgers del carro. És per això 
que a Yazlovets’ diuen, quan un petit vol estar en el lloc d’un gran: «Ves a alli-
sar la cua dels cavalls.»

Capítol 4

Una prova

Els viatgers van viatjar unes quantes hores i van arribar a la comunitat santa 
de Yahil’nytsya. Hi van passar una nit i van sortir a fer camí i van arribar als 
encontorns de Laskivtsi. Allí es fa una gran fira: no n’hi ha cap com aquesta 
en tot el món. Més de cent mil mercaders hi van cada any a fer comerç els uns 
amb els altres. En aquells dies profans era temps de fira i es van trobar amb 
grups de comerciants amb carros carregats amb tota mena de mercaderies:  
realment tot el sòl s’esfondrava sota d’aquests.

Va venir Satanàs i se’ls va posar en el camí i els digué: «Cap a on viatgeu?» 
Li van dir: «A la Terra d’Israel.» Digué: «I de què menjareu allà?» Digueren: 
«Hi ha qui ha venut la casa d’obra i n’hi ha que tenen provisions de béns d’al-
gun altre lloc.» Digué: «Ja sabeu que el camí empetiteix el diner?» Van dir: 
«Ho sabem i per això cadascun de nosaltres ha treballat afanyosament per dis-
posar de recursos per a pagar-se el cost de l’hostatgeria i del vaixell.» Digué: «I 
per a omplir la gola dels guàrdies de la frontera? I el peatge53 per al rei 
d’Ismael,54 qui us el pagarà?» Digueren: «Quant demana?» Va dir: «Si tan sols 
 

53. Literalment: «el rescat de l’ànima».
54. En la tradició jueva, Ismael designa el món àrab. 



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 169

us deixés menjar per a un àpat…» «Si és així, què hem de fer? Entrarem a Las-
kivtsi i mirarem de guanyar diners. Benaurat el qui viu a la Terra d’Israel i no 
confia la seva alimentació damunt les viles santes! Amb tot el que ens hem ha-
gut d’escarrassar per arribar fins a Laskivtsi i ara que hem vingut fins aquí no 
ho podem pas deixar estar la taleia.»

Al mateix temps que Satanàs estava ocupat amb els homes també s’ocupa-
va de les dones. Els mostrava mocadors, xals i vestits, fins que llurs cors van 
començar a gemegar i anhelar, segons la manera de les dones quan veuen un 
vestit bell i el cobegen. Va dir Satanàs a les dones: «Rebeca, la vostra mare, 
quan va arribar a la Terra d’Israel, què hi ha escrit d’ella? Va agafar el vel i es va 
cobrir,55 a fi de mostrar la seva estimació per les coses belles. I vosaltres que 
voleu anar cap a les vostres mares,56 no fareu les obres de les mares? És que és 
lluny Laskivtsi? Vet aquí que la teniu davant del nas. Algú esternuda aquí i a 
Laskivtsi li responen “salut”. Fins i tot els cavalls tiren per anar a Laskivtsi. És 
que l’animal sap cap a on s’inclina el camí.»

Rabí Xelomó va treure una bufeta i va omplir la seva pipa, va prendre un 
pedrenyal i la va picar amb un ferro i va encendre les fulles de tabac de la pipa; 
va cloure els ulls i va fer pujar fum amb rapidesa, com un home que cerca fer 
alçar els seus pensaments. Va veure que els cavalls dubtaven del camí: volien 
anar cap a aquesta banda, però tiraven vers l’altre cantó. Amb la llarga canya 
de la pipa va tocar el carreter i li va dir: «Tira cap a Borshchiv» i el va acuitar a 
fer camí perquè els qui van a la Terra d’Israel és com els qui van a la sinagoga, 
que tenen el precepte de córrer. El cotxer va alçar el fuet i va fer espetegar la 
corretja d’ací d’allà, va tocar l’ase vers els cavalls i els va menar cap a la banda 
de Borshchiv. Els cavalls van estirar els caps i van picar de peus fins que van 
fer pujar cap amunt la pols de sota les potes. Tot seguit van desaparèixer els 
carros de mercaderies i la contrada es va omplir de rancs, cecs i de tota mena 
de gent esguerrada amb formes dels òrgans de cera a les mans: una imatge 
d’una mà, un model d’una cama, que feien camí vers les tombes dels seus 
sants; les feien servir de candeles a fi que veiessin les seves tares i les hi guaris-
sin. Els nostres estimats van comprendre que aquestes temptacions no eren 
per a res més que per a entretenir-los, de manera que, ocupats en el comerç a 
fi d’aplegar diners per poder viure satisfactòriament a la Terra d’Israel, la seva 
ànima seria recollida fora de la Terra.

55. Gn 24,65. 
56. Són les matriarques d’Israel: Sara, Rebeca, Raquel i Lia. 



170 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

És la paràbola d’un rei que va convidar els seus estimats a un àpat. Els in-
teŀligents hi van acudir immediatament. Es van dir: «Hi pot mancar res a la 
casa del rei?» Els ximplets, en canvi, van estar-se a casa fins que es van haver 
omplert el ventre de les seves viandes a fi de no haver de necessitar les del rei. 
Així les coses, els uns van seure davant del rei i van menjar i van beure de la 
taula d’aquell i el van beneir, mentre que els altres seien a casa seva i s’embria-
gaven amb el seu vi, i es van embrutar els vestits de pols, de manera que no 
podien pas mostrar-se davant del rei. El rei s’alegrà de la vinguda dels inteŀli-
gents i els va estimar més que tota la resta de gent, però es va indignar amb els 
ximples i els va fer entrar en desassossec. Així doncs, el Rei de reis, el Sant Be-
neït, convida els seus estimats a la Terra d’Israel: els inteŀligents hi van imme-
diatament i beneeixen el seu gran nom amb la Torà i amb càntics i lloances. 
El Sant, beneït sigui, s’alegra de la seva vinguda i els estima; els ximplets que 
romanen a casa d’ells fins que no s’hagin omplert les butxaques amb diners 
per no haver de necessitar d’Ell, per dir-ho així, a la Terra d’Israel, a la fi s’aca-
ben embriagant del seu vi —dels diners— i s’ensutzen els vestits de pols —és 
a dir, el seu cos és sebollit en la pols de fora de la Terra.

Hi va intervenir rabí Alter el mestre i va dir: «Jo odio la mala inclinació 
que fa anar les criatures a les mans del pecat.» Rabí Moixé va prendre la pa-
raula i va dir: «La mala inclinació és mereixedora de ser odiada, però jo no 
l’odio pas perquè tots els meus mèrits m’han vingut per mitjà seu. En la lletra 
de la llei, els malvats l’haurien d’odiar perquè pequen contínuament, però ells 
en lloc d’odiar-la li van al darrere com si fos un estimat.» Rabí Xelomó va dir: 
«Ben dit.» Va prendre la paraula el cotxer i va dir: «Viatgen a la Terra d’Israel, 
però es mostren benvolents amb la mala inclinació. No m’estranyaria pas que 
la fessin pujar amb ells a la Terra d’Israel.» Li va dir Léibuix, el carnisser: «No 
tinguis pena per nosaltres: val més que apressis els teus cavalls, que no ens 
atrapi pel camí.» El carreter, indignat, girà la cara vers ell i va dir: «És que per 
a fer-los córrer puc fer servir dos fuets?» Rabí Yehudà Méndel va esguardar 
amb bons ulls Léibuix, el carnisser, de bella conversa, i va ficar les mans a les 
mànigues del seu vestit perquè el dia declinava i el sol s’havia afeblit.

El carreter va tibar les regnes i apressà els cavalls. Van fer camí i arribaren a 
un llogaret a prop de Borshchiv, on tots els viatgers fan parada. Els cavalls, ells 
mateixos, van anar a l’hostal i es van aturar a la porta de l’estable. El cotxer va 
baixar, va desenganxar els cavalls, els donà civada i els abeurà. Hananyà aju-
dava els nostres estimats a fer baixar els coixins, els edredons i la resta de ba-
gatges. Els viatgers van estirar les cames i van entrar a l’hostal per donar repòs 
als seus cossos i fer les pregàries de la tarda i del vespre. 



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 171

Capítol 5

Baixada i pujada

Quan l’hostaler ho va veure, va restar perplex. Tothom viatjava a la fira i 
aquests venien aquí! Rabí Xelomó va prendre la paraula i va dir: «Al món 
sencer el mou el fat de baixar a la fira, mentre que a nosaltres ens mou el 
fat de la pujada.» S’hi afegí rabí Alter el mestre i va dir: «El món sencer va 
cap a la fira mentre que nosaltres deixem la fira i anem a la Terra d’Israel.» 
L’hostaler s’alegrà amb ells i portà dues ampolles d’aiguardent a fi que es 
purifiquessin la gola de la pols del camí. Els digué: «Què us estimeu més: 
fort o dolç?» Rabí Moixé va picar les mans amb alegria i va exclamar: «Oh, 
jo l’estimo quan és fort i quan és dolç!» L’hostaler pensava que ho deia del 
licor, però ell no es referia a altra cosa que al Pare dels cels. Van dir la be-
nedicció, van beure per la vida i van fer la pregària de la tarda i del vespre, 
els homes a l’interior de la casa i les dones a la cambra exterior. Que en 
feia, de temps, que en aquella casa no hi havia santedat ni benedicció! I de 
sobte hi prega un quòrum de deu homes! El passavins i la seva esposa hau-
rien volgut canviar el seu estatge a la ciutat perquè a la ciutat se sent la san-
tedat i la benedicció cada dia. Una vegada, un home just es va hostatjar a 
casa d’ells. Els va dir: «Com sabeu que el Sant Beneït necessita la vostra 
santedat i benedicció? Potser anhela un gotet d’aiguardent i un plat de far-
ro. Us garanteixo que l’àpat que vosaltres doneu als vianants, li és tan agra-
dable, per dir-ho així, com tots els càntics i les lloances amb què és lloat a 
la ciutat.» Per causa de les paraules d’aquell just no van traslladar el seu es-
tatge a la ciutat i maldaren per servir bé el menjar i la beguda als qui van i 
venen.

Mentre pregaven, l’hostalera s’estava davant dels fogons i preparava el 
sopar. Feliç la dona que havia merescut uns hostes com aquells! Fins i tot  
el foc que hi havia sota el trespeus sabia qui eren els hostes. Encara no ha- 
vien tingut temps d’acabar la seva pregària que ja van trobar l’àpat preparat: 
farro cuinat amb llet munyida poc abans de la pregària de la tarda. La colla 
va seure al voltant de la taula: els homes en un costat i les dones a l’altre.  
I rabí Xemuel Yossef, fill de rabí Xalom Mordekhay el levita, va endolcir 
l’àpat amb llegendes en què es lloava la Terra d’Israel. Encara que sigui de-
solada, la Santedat hi és present, i Elies, de bona memòria, ofereix els sacri-
ficis quotidians en el temple; encara que es trobi assolat, la Santedat roman 
en aquell lloc, i els pares del món, que s’estaven a la seva esquena com a es-



172 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

corta i Assaf, Eman i Jedutun57 cantaven i amb la pell dels animals sacrifi-
cats, ell —Elies— en feia rotlles i rotlles i hi escrivia la fortuna d’Israel.

Després d’haver menjat i begut i d’haver dit les benediccions, van treure 
els llibres de llurs bosses i van seure a estudiar. Les dones en van fer sortir 
agulles i fil i van seure a fer mitja. El carreter envià els cavalls a pasturar pel 
prat, però els fermà per les potes perquè no anessin al bosc i fossin devorats 
per les bèsties ferotges. Mentrestant, Hananyà apariava la palla dels carros i 
arranjava els seients a fi de no haver-se d’entretenir a la sortida. Ell també va 
seure en el carro i va fer sortir el llibre dels Salms del seu farcell i es posà a lle-
gir a la llum de la lluna. Uns gentils van arribar del poble i es van aturar  
a la porta de l’hostal. Es van llevar els capells en honor dels hostes i van dir: 
«Hostes a la casa, Déu a casa.» Els nostres estimats van callar mentre miraven 
els incircumcisos, que eren alts com gegants, amb els cabells negre com la 
pega, abundants al clatell i tallats curts al front, i resplendents, perquè no te-
nien pintes i s’untaven el cap amb greix de porc a fi que brillés. Tenien la bar-
ba afaitada i els bigotis tallats pels dos caps. Els ulls eren enfosquits per la  
servitud amb què els asservien els seus amos. El seu capitost es va apropar a  
la taula i va dir: «Escopiu-nos als ulls,58 els qui aneu a la Terra d’Israel.» Milkà 
va treure un pastís de mel que havia pres per al camí i els el repartí. Ells van 
alçar el tall a l’alçada dels ulls i van dir: «Un regal de Déu, un regal de Déu!» 
El van besar i se’l posaren al si, davant del cor, es van acomiadar i se’n van 
anar.

Rabí Alter l’escorxador ritual va veure que Léibuix, el carnisser, seia ben 
perplex. Li digué: «Per què seieu tan perplex?» Li digué: «Els gentils, que no 
tenen part ni heretat a la Terra d’Israel, com és que l’estimen tant?» Li digué 
rabí Alter l’escorxador ritual: «Per causa del cap d’Esaú que és enterrat a la 
cova de Macpelà.»59

Un, el nom del qual hem oblidat, va demanar a rabí Yehudà Méndel, ano-
menat rabí Yehudà Méndel el piadós: «Com és que va merèixer Esaú que la 
seva testa fos sebollida a la cova de Macpelà?» Li va respondre: «Per Huixim, 
fill de Dan, que va agafar un bastó i va colpejar el cap d’Esaú. Aleshores el 
cap d’Esaú va caure als peus de Jacob i així el van sepultar amb ell.» Va dir 

57. Esmentats en 1Cr 25,1: eren levites cantors del temple de Jerusalem en època bí- 
blica.

58. Acte que manifesta una mena de sortilegi benèfic. 
59. Lloc de sepultura d’Abraham i de la seva família.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 173

rabí Alter el mestre, fill del sogre de rabí Alter l’escorxador ritual: «Aquesta és 
l’explicació senzilla de la cosa, però conté un gran secret, perquè tots els anys 
que es va estar Jacob fora de la Terra, Esaú s’estava a la Terra d’Israel, i per 
això es van mantenir per a ell drets a la Terra d’Israel. I Jacob temia que no 
fos que es mantingués el dret a la Terra d’Israel per a Esaú i els seus fills. És 
per això que l’Escriptura ens fa saber: “Israel, un poble únic a la Terra”60 i no 
pas Esaú i els seus fills.» «I d’Ismael?» «Ja diu l’Escriptura: “Perquè no hereta-
rà el fill de la serventa amb el meu fill Isaac.”61 Va dir el Sant, beneït sigui: 
“M’estimo aquesta Terra i m’estimo Israel; faré entrar Israel, que m’estimo, a 
la Terra que estimo.”»

Rabí Xelomó va fer sortir la seva llarga pipa i va omplir el recipient de ta-
bac; va plegar un trosset de paper i la va encendre; les fulles perfumades es 
van encendre i en va fer pujar el fum. Va mirar amb ulls benèvols la colla que 
seia enmig de les paraules de la Torà. Quants d’afanys han hagut d’esmerçar 
fins que no han sortit de la seva vila i quants destrets futurs haurien d’endu-
rar? Adreçà els ulls cap amunt i medità en el seu cor: «No sabem què dema-
nar-te, sinó que facis amb nosaltres el que has fet fins avui tota la vida.»

La mestressa de la casa seia silenciosa i esguardava davant d’ella. Hi havia 
una espelma encesa damunt la taula i se sentia la veu de la Torà que ressonava 
per la casa. En aquell hostal, que estava eixut de les paraules de la Torà, de 
sobte la veu de la Torà hi esclatava. Mentre seia va venir una falena i va caure 
en la candela. Quant havia durat la seva vida? Un moment. Un instant lleu 
abans d’això era viva. Un instant abans d’això volava per tota la casa. Un ins-
tant lleu havia rondat l’espelma per llepar el foc i havia esdevingut carbó. Així 
mateix per a ella: un instant lleu el Lloc Sant havia allargat el seu espai, un 
lleu instant li havia encès al davant una gran llum, un lleu instant havia pogut 
seure tranquiŀla escoltant les paraules del Déu viu, però l’endemà els seus hos-
tes partirien i ella tornaria a seure sense Torà, sense pregària i sense vida. En-
cara ella conversava amb el seu cor quan algunes dones gentils van entrar; es 
prosternaren davant els pelegrins i van treure una pila de pinyes dels seus da-
vantals per posar-les sota els coixins dels caps dels qui anaven a la Terra d’Is-
rael a fi de fer agradable llur son.

60. 2Sa 7,23. 
61. Gn 21,10.



174 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

Però els nostres estimats no tenien pressa per anar a dormir, sinó que seien 
repetint i meditant la Torà mentre les dones seien tot fent mitja. Sara decantà 
el cap vers rabí Moixé, el seu home, que seia amb el cap sobre el braç i un lli-
bre a la mà. Es va recordar de les dues filles que havien romàs a Buchach i me-
dità en el seu cor: ara els seus marits entren per sopar; és possible que els hagin 
cuinat farro amb llet i que escampin sucre fi sobre el menjar per fer més agra-
dable el menjar a llurs boques, i que ells no s’adonin de l’esforç que ha hagut 
de fer la dona i que seguin a la taula amb els ulls fits en el llibre, com un sogre 
amb el gendre. Mentre ella conversava amb el seu cor, la seva veïna la va tocar 
i li va dir: «Fixa’t en Tsirl: esguarda Péssah, el seu home, com si fossin ells dos 
sols en el món.» Sara sospirà i va dir: «Qui no deixa res darrere, fins i tot si 
se’n va de la seva vila està content.»

Els nostres estimats van continuar seient fins que va venir el carreter i va 
dir: «Doneu-vos un descans fins que empaŀlideixin les crestes dels galls, que 
aleshores caldrà llevar-se.»

És bell el son per als vianants, especialment en les nits d’iar,62 a pagès, en 
l’hora en què el món fa silenci, les herbes i els arbres callen i les bèsties pastu-
ren en els prats sense cap plany envers la gent i una brisa suau es belluga a 
fora, bufa i s’entortolliga amb els teulats i rodola entre les tiges dels cereals, 
que es gronxen amb l’aire amb un xiuxiueig i fan agradívol el son dels homes i 
els endolceixen els membres. Però els nostres estimats no s’havien pas oblidat 
que el son ha estat creat per a reforçar el cos, perquè pugui alçar-se sa per al 
servei diví —que Ell sigui beneït. Encara no s’havia acabat la tercera vetlla 
que ja s’havien alçat. En aquell moment, el Sant —que sigui beneït— feia 
traspuntar l’alba i les estrelles i consteŀlacions dequeien.

Els núvols enrogiren i s’envolaren d’ací d’allà. Les herbes i els camps van 
començar a fremir i els arbres brillaven de rosada. El sol traspuntava i els 
ocells batien les ales i encetaven el desig de cantar. Els cavalls renillaven, pica-
ven de peus i aixecaven la cua. Els nostres estimats es van posar drets, van 
pregar, van menjar el pa del matí i van pujar als seus carros. Els homes en el 
seu i les dones en l’altre. Van anar-se’n de l’hostal i van sortir a fer camí.

62. En el calendari jueu, segon mes de l’any religiós i vuitè de l’any civil, que correspon 
als mesos d’abril-maig. 



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 175

Capítol 6

A través de la terra de Polònia i Moldàvia

Els carros caminen i avancen, els cavalls aixafaven tota mena d’herbes, gros-
ses i menudes. Bufaven aires bons que desvetllaven el cor. Els brins d’herba 
s’encorbaven pel camp i mantenien converses davant del Sant, que sigui bene-
ït. Molts pobles llambregaven entre camps i vinyes; els boscos i els estanys res-
taven en silenci. El sol brillava sobre els rius i les seves riberes i núvols blancs 
feien als nostres estimats un acompanyament des del cel.

Així van viatjar a través de la terra de Polònia, fins que van travessar-ne la 
frontera i van arribar a un lloc que es deia Ukip. Van travessar el Dnièster en 
pau i van passar una nit a Ukip. D’allí van viatjar a Khotín, que es troba a la 
riba dreta del Dnièster, on hi ha alguns propietaris d’Israel. Aquests viuen a 
l’ombra de les autoritats i suporten l’exili amb magnanimitat i es dedicaven al 
comerç i a l’artesania amb honor i munificència. En cas d’avalots, els notables 
els amagaven a casa d’ells i no els feien res. Segons la tradició que els és prò-
pia, s’estan allà des de l’època del Segon temple, llevat dels jueus que hi van 
arribar des de Polònia. Quan els tàrtars allargaven les seves mans sobre el país 
de Polònia, s’emportaven captius a la terra d’Ismael per vendre’ls. Aleshores 
els reis de Polònia hi enviaven jueus per a rescatar-los. Els jueus van veure que 
la terra era bona i que hi havia poca població i que tot era molt barat, com en 
cap altra de les terres on Israel habita amb les nacions i que no hi havia res a 
témer de les nacions, llevat de pagar poca cosa al sobirà, i hi van anar per es-
tablir-s’hi. Es va trobar prop de la fortalesa de Khotín una moneda de la casa 
reial dels Asmoneus que portava gravat el nom de Jerusalem i la forma d’un 
ramell de raïm, una branca de palmera i un poncem. Hi havia també allí mol-
tes dones abandonades pels seus marits i no hi havia ningú que les pogués 
alliberar dels lligams de l’abandonament.63 Hi ha marits que van sortir a fer 
comerç en els països d’Edom o d’Ismael i no van retornar; altres van ser morts 
pel camí i ningú no sap on van ser enterrats. 

Una d’aquestes dones abandonades s’enganxà als nostres estimats durant el 
camí. L’afer de l’abandonament va ser així: de feia temps que vivia amb el seu 
 

63. Segons la llei jueva, una dona abandonada pel seu espòs —perquè l’ha deixada o bé 
perquè el marit ha desaparegut— no es pot tornar a casar fins que no es pugui provar la mort 
d’aquell o bé que el marit li doni l’acta de divorci. 



176 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

home en pau i li havia parit fills i filles, i en els seus dies no havia sentit mai 
cap blasme de la seva boca. Els seus tractes eren fidels en el negoci dels cavalls: 
ell comprava cavalls per als prínceps de les nacions. Tots els prínceps li tenien 
confiança i li donaven els diners en acompte i mai no va perdre la confiança ni 
en les paraules que hi ha entre un home i el seu company, ni en les paraules que 
hi ha entre un home i el Lloc Sant. Una vegada va partir per anar a comprar 
cavalls, amb molts de diners, i no va retornar. L’afer semblava ben simple: havia 
estat assassinat pel camí, però es va produir un gran terrabastall entre els jueus, 
que van sortir a cercar l’occit. Van demanar a molts de vianants si havien vist 
un jueu així i així, que es deia Zuixa, el marxant de cavalls. Van respondre que 
no l’havien vist, però que havien sentit dir que uns bandits havien assaltat un 
jueu i, certament, no n’havia pas sortit viu, de les seves mans. Això mateix ha-
via dit una vella gentil, experta en astrologia. Va dir: «És en va que fan brogit 
els jueus: aquest home ja ha passat d’aquest món.» Un incircumcís que s’ocupa-
va de bruixeries va dir una cosa semblant, amb poca diferència de paraules. 
Així deia: «No són pas llestos els jueus: donen la seva carn per una misèria 
d’ossos.» I no va dir res més perquè l’habitud dels bruixots és no dir el que no 
saben. Quan li imploraren que tingués pietat de la dona i dels seus fills i que 
aclarís les seves paraules, va tornar a dir: «No són pas llestos els jueus: cerquen 
sobre la terra el que és posat dins la terra.» Hi havia allí un jutge ancià. Va dir 
el jutge: «Si es refereix a l’arxibandoler jueu que van penjar al país d’Ucraïna, 
us prometo que no el trobaran pas més.» I què van veure per sospitar que aquell 
bergant era Zuixa? De fet, uns quants anys abans van venir uns jueus que van 
dir que l’havien vist que s’estava en una cruïlla de camins com un lladre i que 
li havien dit: «La teva esposa i els teus fills et ploren, pel cel i per la terra, i 
tu…» No havien pas acabat que els lladres se’ls van tirar al damunt. Però Zui-
xa els va dir: «Són del meu poble», i els van deixar estar. Va ser sentit per les au-
toritats i el van enviar a cercar, però no el van trobar perquè ja se n’havia anat a 
un altre país. No havien passat pas massa dies que va arribar el rumor que un 
arxibandoler havia estat pres a Ucraïna i que l’havien penjat. Això va ser una 
profanació del Nom entre les nacions perquè li havien trobat un parell de filac-
tèries i així van conèixer que era un jueu. En endavant no es va sentir res més 
sobre Zuixa. La seva esposa va prendre els infants i va anar darrere de tots els 
justos, plorava davant d’ells, però no li responien cap paraula, fins que va anar 
a casa de rabí Meïr de Przemyśl. Li va dir: «Cerques plorar: ves al lloc on el 
mar i el Danubi ploren l’un sobre l’altre i tu plora allí.» Meïr no estima pas les 
llàgrimes. Ella i els seus infants van viatjar al lloc on el riu Danubi desguassa al 
mar per cercar-hi el seu marit.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 177

Les dones seien tot fent mitja i les llàgrimes els queien dels ulls per la dona 
que havia restat abandonada i pel seu marit que havia mort pecador i que ha-
via deixat els seus fills orfes. Però aquesta dona encara no havia desesperat 
d’ell i el cercava d’un lloc a l’altre. ¿Era possible que Zuixa, que vivia en pau 
amb tothom i que era un marxant de confiança s’hagués unit als bandolers? 
Certament que no hi havia res d’això i que era una vil calúmnia.

El cotxer va aturar el seu carro i va cridar Hananyà. Aquest hi va anar. El 
carreter digué a Hananyà: «Has sentit la història de l’abandonada?» Li digué 
Hananyà: «L’he sentida.» Li va dir: «I tu què en penses, Hananyà: qui era el 
lladre que van penjar?» Respongué Hananyà: «Jo també penso que aquell 
home no era altre que Zuixa.»

El sol declinava graó a graó. Les dones van deixar les agulles de fer mitja i 
es van eixugar les llàgrimes dels ulls. Hananyà va treure el seu farcell i hi feu 
una marca. Els carros rodaven silenciosos al llarg del riu fins que van arribar a 
Lipcani, on van fer una parada. De Lipcani van tirar cap al costat de Rădăuți. 
Allí el carreter va treure els esquellerincs dels cavalls perquè no els sentissin els 
lladres de camí ral i van viatjar cap a Ștefănești, un llogaret prop del riu 
Buzău, no gaire lluny del riu Prut. Els homes de Ștefănești són corpulents i 
ben mancats en Torà i la seva unitat de mesura, que en la tradició jueva s’ano-
mena «de la mida d’una oliva»,64 és el que cap en l’arc de la mà, de manera 
que quan algú vol saber com és «la mida d’una oliva» de què parlen els savis, 
doblega la mà cap al costat, en forma d’arc, i tot el que entra en aquell espai, 
vet aquí que per a ells és «de la mida d’una oliva». De Ștefănești van viatjar a 
Iași i hi van arribar la vigília del dissabte, quan fosquejava. A Iași hi ha vint-i-
dues grans sinagogues, a més de cent vint cases d’estudi, oratoris i sales de 
pregària, però en arribar-hi no van pregar en cap d’aquestes, sinó que van fer 
un quòrum de pregària en l’hostal perquè no haurien tingut temps de can- 
viar-se de vestits per a la santificació del dia.

Però l’endemà es van afanyar a córrer a la gran sinagoga abillats amb els 
vestits del dissabte i embolcallats amb els taŀlits. No hi van arribar fins que  
els congregats recitaven l’«Escolta, Israel»,65 perquè els homes de Iași són gent 

64. És una mesura de la tradició rabínica usada per a calcular una quantitat mínima 
en els preceptes relacionats amb l’alimentació. Les opinions sobre la manera com ha de ser 
calculada són divergents.

65. És la pregària jueva per antonomàsia. S’anomena així perquè aquestes són les prime- 
res paraules de Dt 6,4. Es compon de tres passatges bíblics: Dt 6,4-9; 11,13-21, i Nm 15,37-
41, precedits i seguits de diverses benediccions. 



178 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

de gerres plenes i s’afanyen a pregar. Qui no ha vist Iași en la seva serenitat no 
ha vist en tota la seva vida una ciutat sensata. Hi havia més de vint mil fills 
d’Israel que menjaven i bevien, es divertien i rebien el món futur en aquesta 
vida. Per a alguns, les orelles d’Aman de pasta fullada de Purim66 era més im-
portant que menjar els pans àzims de Pasqua. Molts justos d’aquella generació 
havien maldat per fer-los alçar de la pols. 

Per dir-ho en poques paraules, els nostres estimats van arribar al bell mig 
de la recitació de l’«Escolta, Israel» en un moment en què no es pot demanar 
per la pau de cap home. Es van estar en el lloc on s’estaven i ningú no els va 
prestar atenció. Però quan s’havia de llegir la Torà, l’administrador de la sina-
goga els cridà per pujar a llegir la Torà. No n’hi va haver cap que l’administra-
dor no el cridés pel seu nom seguit del nom del seu pare, llevat d’Hananyà, 
que no hi va ser cridat. El costum que hi ha pel món és que quan un home ar-
riba a un lloc on no és conegut, si l’administrador vol invitar-lo a la lectura de 
la Torà, li demana el seu nom i el nom del seu pare, i el crida perquè pugi a 
llegir; però aquest els va cridar i no els havia demanat res d’antuvi. Si no era 
un profeta és que era un àngel, però fins i tot un àngel ha de preguntar, com 
és el cas de Jacob, en què l’àngel li va demanar com es deia.67

Després de la pregària, l’administrador va oferir un gran convit en honor 
d’ells. Quan es van asseure els va demanar com els anaven els afers i totes les 
coses d’aquesta mena. Estaven perplexos perquè els deia tot el que passava a 
les cases i a la ciutat d’ells. Amb tot, per la manera de menjar i de beure no se’l 
podia pas conèixer com un de graus místics. Quan entra el vi surt el secret. 
Els va dir: «No em coneixeu?» Digueren: «No en som dignes.» Els digué: «Us 
recordeu de Yoixqi Qozaq, que es va vendre per una quipà de zloty d’argent a 
l’exèrcit del rei?» Li digueren: «Recordem que l’engreixaven amb tota mena de 
llepolies: si volia panses, li’n donaven; si volia vi hongarès, li’n donaven; si vo-
lia un llit de coixins i d’edredons de ploma, li feien el llit amb coixins i edre-
dons; i quan el portaren per al treball del rei, va demanar que li doblessin el 
salari i li van doblar el sou; i al final va fugir.» Els va dir: «Penseu que va fugir 
al jardí de l’Edèn?» Li digueren: «Els seus fets no confirmen pas que tingués 
un lloc preparat al jardí de l’Edèn.» Els va dir: «Voleu veure’l? Alceu els ulls i 

66. Equival a la festa de Carnaval. Se celebra el mes d’adar (febrer-març) en record de 
l’alliberament dels jueus de Pèrsia de l’intent d’extermini planejat pel malvat Aman, segons es 
narra en el llibre bíblic d’Ester. 

67. Gn 32,30.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 179

mireu-me.» El van esguardar i el reconegueren. Els nostres estimats van fer a 
Iași encara un gran descobriment: un home al qual creixien pèls al palmell de 
la mà perquè una vegada que parlaven de la vinguda del Messies, aquell va es-
tendre la mà i va dir: «Així com és possible que surtin pèls a la palma de la 
meva mà, així també és possible que vingui el Messies.» Encara no havia tin-
gut temps de retirar la mà que li havien crescut pèls. Així que portava un drap 
embolicat a la mà i no se’l treia sinó per mostrar que no cal pas desesperar de 
la redempció. Tot i que uns burletes havien intentat d’arrancar-li els pèls per-
què deien que se’ls hi enganxava amb pega, l’endemà tornaven a créixer-li.

El diumenge van viatjar de Iași a Vaslui, vila que es troba a la riba del riu 
Vaslui, que desguassa al riu Bârlad. Hi té renom un gran mercat de mel i cera 
i cinc-cents caps de família s’hi guanyen la vida agradablement. Hi van passar 
una nit i al matí van viatjar vers la santa comunitat de Bârlad, que s’anomena 
així pel riu Bârlad, que la travessa pel mig. Hi ha dos cementiris: un de nou i 
un de vell, on ja no s’hi enterra, que es troba al mig de la ciutat, on hi ha làpi-
des dels morts per la santificació del Nom, que són negres com el sutge i mi-
ren a orient. Hi van passar una nit i al matí van viatjar a Tecuci, una gran vila 
amb cinc o sis congregacions d’orants. Hi van passar una nit i al matí van  
viatjar a Ivești. D’allí van viatjar a una gran ciutat que es diu Galați, que es 
troba a la riba del Danubi, d’on salpen els vaixells vers el mar Negre, lloc on 
arriben els vaixells per anar a Istanbul.

Tots els dies que els nostres benamats van viatjar per aquell país, els carros 
anaven l’un darrere l’altre entre pobles cenyits per camps, vinyes i melonars. 
Amb ramats de bestiar menut deixats per tot el país, que pasturaven pels 
camps i bevien aigua en els coms al costat dels pous. I els pastors seguts amb 
flautes a la boca, que els tocaven melodies dolces i tristes. El seu so era com la 
veu de «Pujarà la nostra súplica.»68 Uns gentils que pasturaven ramats, ¿com 
havien merescut d’entonar «Pujarà»? Sobre aquest afer, el Baal Xem Tob, que 
la seva memòria sigui benedicció, deia que a aquesta nació li havien sobrevin-
gut molts de destrets sense renegar del seu Déu, per aquesta raó va merèixer 
de cantar els himnes que els sants d’Israel entonen en un dia sant, en un lloc 
sant davant del Sant, que beneït sigui.

Els carros feien camí i els cavalls anaven uns passos davant d’aquests, ale-
gres i amb la cua dreta; des de les prades els cridaven altres cavalls que no es 
veien, i inclinaven les orelles ben meravellats. I les ovelles, tantes que no es po-

68. Himne litúrgic que es canta a la sinagoga el dia de l’Expiació. 



180 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

dien comptar, que caminaven premudes, que es fregaven les unes amb les al-
tres, amb el velló que els feia rínxols. Una columna de núvol s’alça des de les 
ovelles. I un pastor menut que els va al darrere amb un xiulet menut a la boca 
amb què xiulava. I muntanyes altes que s’alcen de la terra, una vegada a  
l’orient i una vegada a l’occident, i aigua que raja de les muntanyes; s’inclinen 
d’ací d’allà i no deixen que els carros traspassin. Però la destresa del carreter i 
d’Hananyà, que menaven els cavalls amb seny, els va permetre sortir del con-
gost. Una vila entrava i una vila eixia i arreu rebien els nostres estimats amb 
afecte: llur llit estava preparat, la taula parada amb menjar i beguda i 
mamaliga,69 que neda en mantega, amb formatge d’ovella i amb vi. A la sorti-
da, el xantre els acompanya amb el cant «feliços en anar-se’n»,70 etcètera.

El dia que van arribar els nostres benamats a Galați, la colla es va esbran-
car. Els viatgers es van posar a esperar un vaixell que anés al mar Negre i el 
carreter va anar a cercar altres viatgers. Els nostres estimats van restar a l’hos-
tal i van escriure cartes als seus germans de Buchach. Tenien moltes coses per 
escriure i molt van escriure. Es guarda bon record de les plomes de la gent de 
Galați perquè no foradaven el paper ni esquitxaven tinta a l’hora d’escriure, 
perquè les oques grasses tenen el plomatge suau.

El carreter anà al mercat i llogà un carro a uns marxants de Laskowice atès 
que encara durava la fira (a vegades dura quatre setmanes i en algunes oca- 
sions més) i l’altre carro el carregà de pells d’ovella per emportar-se-les a  
Buchach i esperava, confiant en el Senyor, que l’afer seria profitós.

Pel camí li van sobrevenir pensaments que li van torbar el cor. Tot medi-
tant sobre ell es va dir: no soc pas un ximple, jo? Aquells pugen a la Terra d’Is-
rael i jo retorno a Buchach i de nou abeuraré els cavalls, els forniré farratge i 
allò que vaig fer ahir ho faré avui i així cada dia fins que arribi la meva fi i em 
llencin a la terra, amb les dents cap amunt i que els cucs se’m mengin. Però, 
què en trauré de deixar que m’entrin tals pensaments? És que era a les meves 
mans de pujar-hi i no hi he pujat? Rabí Abraham, el circumcidador, és certa-
ment mereixedor de pujar-hi, però atès que el Nom beneït no ha volgut que hi 
pugés, no hi ha pujat.

El sol començava a declinar i els seus raigs envermellien l’orient i una mena 
d’enrogiment es deixava veure sobre el cim de les muntanyes, fins que el sol es 

69. Plat de farinetes tradicional de Romania, fet amb farina de blat de moro i sovint 
acompanyat de formatge o crema agra. 

70. És un vers de l’himne litúrgic del dissabte El Adon ‘Déu Senyor’. 



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 181

va enfonsar en el firmament. Encara el vessant oriental va continuar enverme-
llint-se fins que va començar a embrunir-se i les muntanyes es van enfosquir. 
Però el punt culminant de la volta del firmament encara no s’havia ennegrit. 
De sobte, la terra va esdevenir silenciosa i en els cels altíssims hi va pujar un 
estel, i dos estels, i tres estrelles. La lluna va sortir i va iŀluminar el camí. Tot-
hom va callar. Només se sentia el murmuri dels pous dels assassins, perquè el 
costum de la gent d’aquells topants quan assassinen un home és cavar un pou 
per a expiació de les seves culpes i al damunt hi posen una corriola. Els cavalls 
van alçar la cua i llurs peülles van començar a entretopar. El carreter va es-
guardar i va veure que s’havien desviat del camí. Va fer petar les regnes i va 
cridar: «ollaó, bèsties! Cap a on m’arrossegueu? Ara us ensenyaré què són les 
bones maneres!» Els cavalls van abaixar llurs testes i van agafar el lloc per on 
se’ls demanava d’anar. El carreter va caragolar-se les regnes a la mà i va retor-
nar a les seves meditacions: sobre ell mateix i sobre Hananyà. Aquest Hana-
nyà ha embolcallat el taŀlit i les filactèries en el seu farcell, s’ha embolicat els 
peus amb parracs i se’n va a la Terra d’Israel. Mentre que jo me’n vaig i retor-
no a Buchach. I per què jo retorno a Buchach i no pujo a la Terra d’Israel? 
Perquè jo no estic a punt per al camí. I si ve l’Àngel de la Mort és que em de-
manarà: «Estàs a punt, tu?» Mentre el cotxer conversava amb si mateix, el cap 
li va caure sobre el pit. Els cavalls van tombar el cap vers ell i van veure que 
s’havia ensopit. Van començar a tirar per les seves fins que es van aturar de 
sobte. El carreter es va deixondir, va agafar el fuet i els va batre fins que no 
van tenir les gropes suades i els bramava: «arri, bèsties! Sempre cal menar-vos 
pel costat contrari al que voleu tirar! Per la vostra vida que us batré fins que 
oblidareu que sou cavalls!»

Capítol 7

Les grans aigües

Els membres de la colla van arribar a Galați i van haver de pagar un peatge71 
per al rei dels ismaelites i van entrar a la ciutat. Hi van trobar un mercat de 
menjar i beguda i de tota mena de requisits i de fruites, que ni tan sols en els 
tractats rabínics dedicats a les benediccions sobre les fruites no hi són esmen- 
 

71. Literalment: «un rescat per l’ànima».



182 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

tats els noms. Van prendre provisions per al camí: pa, vi, fruites i la resta de 
coses que aclareixen el cor. La gent de Galați els manifestaren el seu afecte do-
nant-los remeis per a fer retornar l’ànima en el mar.72 Es van afaitar el cap i 
van entrar als banys. Les aigües caldes fan eixir la lassitud del cos i fan ser  
realment com criatures noves. Van sortir a noliejar un vaixell i salparen, riu 
Danubi avall, fins que van arribar a un lloc anomenat Vylkove, on el riu des-
guassa al mar Negre. D’allí salpen les naus cap a Constantinoble. Hi van ha-
ver d’esperar uns quants dies fins que el mar es va calmar del seu furor i van 
pujar a un gran vaixell.

Quan van arribar a Vylkove era l’hora del crepuscle. Van fer una parada, 
van fer la pregària de la tarda i del vespre i van dir el salm 69, que comença 
dient: «Salva’m, Déu meu; l’aigua m’arriba a la gola», i acaba joiosament: 
«Déu salvarà Sió… hi viuran els qui estimen el seu Nom.»

El mar es mostrava silenciós i les aigües estaven silents. Els homes van 
treure els coixins i les flassades, els perols i les casseroles; les dones van aple-
gar branquillons per fer foc i coure el sopar. Durant tots els dies que van res-
tar allí, dia rere dia, Hananyà va sortir amb les dones per recollir branqui-
llons que regalimaven resina i feien bona olor en cremar i feien gustosa la 
pitança. Asseguts damunt els seus baguls menjaven el sopar a la llum de  
la lluna. Arbres i mates escampaven el seu perfum i la nit exhalava sentors 
bones, l’aigua feia camí vers la mar i estels i consteŀlacions els iŀluminaven 
des de dalt i des de baix, la terra xiuxiuejava i els feia revenir l’ànima. La co-
lla es va llevar per a apariar-se un jaç sobre el sòl. Es disposaren a dormir tot 
recitant l’«Escolta, Israel» i pregaren perquè fossin guardats dels diables, dels 
dimonis, dels esperits dolents, dels pecats, dels mals somnis, i recordaren da-
vant del Beneït que ells eren sols pols i cendra, cucs i verms, que tingués 
pietat damunt d’ells i que els perdonés totes les seves culpes, tal com es diu 
«perquè en Tu hi ha el perdó».73 De sobte, els saltaren al damunt una mena 
de mosquits grossos com granotes i els picaren fins que se’ls inflaren les ca-
res. No es van trobar amb nits tan dures com aquelles nits: no podien seure, 
ni ajeure’s, ni llegir el llibre. No podien seure per causa dels mosquits; no po-
dien ajeure’s per raó de les pústules; no podien llegir el llibre perquè els mos-
quits cobrien els llums. Amb tot, ha de ser beneïda memòria de rabí Xemuel 
Yossef, fill de rabí Xalom Mordekhay el levita, que va endolcir les seves so-

72. Evidentment es refereix al mal de mar, que és el mareig. 
73. Sl 130,4. 



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 183

frences amb les històries de la terra dels fills de Moisès i sobre les quatre tri-
bus que habitaven més enllà del riu Sambatyon, en cases grans de pedres pre-
cioses i perles i que durant la nit no necessiten la llum de les candeles perquè 
les pedres de llurs cases iŀluminen set vegades més que la llum d’una candela. 
Viuen cent vint anys i mai un fill no mor en vida del seu pare, ni una filla en 
vida de la seva mare; són quaranta vegades més nombrosos que els qui van 
sortir d’Egipte, i tenen tot el bé de la terra a les seves mans gràcies al fet que 
estudien la Torà del Beneït i guarden els seus manaments. En tots els seus 
llocs no hi ha cap cosa impura: ni animal domèstic impur, ni fera impura, ni 
ocell impur, ni cosa abominable, ni bestiola, ni puça, ni mosquit. I cada dia 
senten la filla d’una veu divina que anuncia i diu, etcètera, i esperen que el 
Lloc Sant els faci retornar a la Terra d’Israel.

Són grans les obres del Nom: feliç el qui les porta al seu cor i les sap fer tas-
tar als altres. Feliç rabí Xemuel Yossef, que sabia en cada moment explicar les 
coses bones que el Sant Beneït fa amb Israel. Cada nit d’aquelles nits en què 
eren retardats a la riba del mar, rabí Xemuel Yossef els apaivagava amb les se-
ves paraules i amb les seves llegendes de redempció i consol, com la història 
de rabí Gad, un home de Jerusalem, i la llegenda de Malkiel l’Heroi, i la his-
tòria dels escrits enviats pels fills de Moisès als homes de Jerusalem.

Quan el dia s’iŀluminava i es desvelava el mar les dones ploraven: ai, quina 
por que tenim de fer-nos a la mar; ai, quina por que tenim de viatjar amb vai-
xell, car quan una persona mor en una nau no l’enterren, sinó que el lliguen 
en una post de fusta i el tiren al mar i llavors venen tota mena de peixos gros-
sos que li roseguen la planta dels peus o li devoren el nas i els llavis, fins que 
arriba un peix gros que se l’empassa amb la post on és lligat; o bé el mar el vo-
mita a la sorra i venen tota mena d’ocells impurs que li perforen els ulls i li es-
tiren la carn dels ossos. Sigui així o aixà, no li ve una sepultura d’Israel! En 
aquell moment es va posar en el cor de les dones de retornar a Buchach, i es 
van posar a gemegar i a plorar que els donessin l’acta de divorci. Van anar a la 
ciutat i van demanar on hi havia un rabí, però la gent de l’indret no entenien 
pas què deien, perquè en aquells llocs no hi ha rabí, sinó un savi que s’està a 
l’acadèmia talmúdica i que explica en públic la Torà i les virtuts morals. Ales-
hores les dones van demanar: «on és el jutge?» Els van dir: «Nosaltres no te-
nim gaires disputes i no tenim necessitat que ningú les dirimeixi.» A la fi van 
trobar un mestre instruït que provenia dels països de l’Imperi austrohongarès 
i que vivia en aquella ciutat, que va arranjar les actes de divorci per a les dones. 
Quan van ser divorciades es van recordar de la pena de la migració dels morts 
i van fer un gran plany. Cadascuna d’elles es va prosternar davant el qui havia 



184 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

estat el seu marit i va plorar fins que els esposos els van arranjar un tàlem 
nupcial i les benediccions de santificació del matrimoni.

Rabí Moixé va dir a rabí Meïr Yossef: «Feliç tu, Yossef Meïr, que vas donar 
l’acta de divorci a la teva esposa abans del teu viatge i no t’has de tornar a ocu-
par amb divorcis ni santificacions del matrimoni. Un jueu es vol preparar pel 
camí a fi d’entrar a la Terra d’Israel amb la ment lúcida, i de sobte l’escomet la 
fúria de la seva esposa: “Dona’m l’acta de divorci; fes-me el tàlem nupcial!” 
No és bo que l’home estigui sol,74 però quan la seva esposa és amb ell, tampoc 
així no és bo. Déu nos en guard que jo em planyés d’aquesta dona humil, però 
si tu cerques estudiar, o cerques purificar els teus pensaments, ella et ve a dir 
coses, i tu gires el teu cor a l’ociositat.» Rabí Yossef Meïr va sospirar i va ro-
mandre silenciós. Mai la seva esposa no havia estat l’objecte de les seves refle-
xions, fins que es va produir l’afer del viatge i se n’havia divorciat. I quan se’n 
va haver divorciat l’havia treta del seu pensament. Però aquell dia de l’esvalot 
de les dones davant del mar, la seva divorciada va pujar vers ell. Va dir rabí 
Yossef Meïr: «Demà, el Sant Beneït enviarà un vent propici i jo salparé vers la 
Terra d’Israel, mentre que aquella pobreta resta abandonada fora de la Terra.»

No van passar gaires dies que la mar es va calmar de la seva ira i es va fer la 
pau entre unes aigües i les altres. Una onada que deia: «jo pujaré i inundaré el 
món enter», quan arribava a la sorra s’hi prosternava al davant i tornava enre-
re. El capità va manar de fer entrar homes i bagatges al vaixell. Cadascú va 
prendre a la mà els seus trapaus i va pujar a la nau; la seva esposa agafada a la 
vora del vestit va pujar amb ell. Quan van haver-hi pujat, van agafar els rems 
amb les mans per fer-se al camí de la mar. Cridaven: «aió, aià!» No havia pas-
sat una hora que el vent es posà a bufar entre els arbres de la nau i el vaixell 
començà a avançar.

Capítol 8

En mar

La nau entrà en un lloc de la mar on les aigües avancen i va fer camí calmada-
ment. Els nostres benamats es van posar dempeus i van dir la pregària del mar 
i els vuit versets que va pregar Jonàs en el ventre del peix i van entonar amb 
 

74. Gn 2,18. 



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 185

una melodia planyívola el salm 107 del llibre dels Salms, que conté les medi-
tacions sobre l’amor benvolent de Déu i els seus prodigis tant en terra eixuta 
com en mar, car Ell allibera els qui ha rescatat, els aplega de tots els països i 
els condueix per un camí recte i sacia l’ànima dels qui anhelen i els omple de 
tot bé. I fins i tot si arriben —Déu nos en guard— a les portes de la mort, Ell 
els rescata en la seva misericòrdia i els salva dels seus destrets i els porta al lloc 
del seu desig. A la fi van contar exultants els fets prodigiosos de Déu. I encara 
que hagi fet estremir damunt d’ells el mar i hagi fet alçar contra seu un vent 
de tempesta, aviat ha calmat el mar i amansit les ones i ells, contents, donen 
gràcies al Sant Beneït, que els ha salvats de les seves afliccions i han vist que 
tot el que s’esdevé és gràcia, sols cal meditar-ho amb saviesa per veure l’amor 
benvolent del Senyor i alegrar-se’n.

Després d’haver dit tot el salm, van asseure’s sobre els seus bagatges, van 
prendre els llibres i van llegir versets de la Torà, dels profetes i dels escrits.75 
Un home expulsat de casa seva que arriba a un altre lloc i hi troba un objecte 
que feia servir a casa, que n’està, de content, quanta satisfacció que hi troba! 
Doncs, molt més gran és el goig en els llibres que llegim i estudiem i que ens 
ocupen cada dia. Rabí Moixé seia i llegia: «El país és molt bo. Si el Senyor es 
complau en nosaltres, ens durà en aquest país que regalima llet i mel i ens el 
donarà.»76 I rabí Yossef Meïr tot seient llegia: «He abandonat la meva casa, 
m’he desfet de la meva heretat.»77 I tots alhora acabaven: «Després d’això, els 
fills d’Israel tornaran a cercar el Senyor, el seu Déu, i David, el seu rei. Acudi-
ran amb reverència al Senyor i n’esperaran tota mena de bé, a la fi dels 
temps.»78 A la fi van deixar els llibres, es van alçar i van posar cadascun d’ells 
les mans a les espatlles dels altres i es van posar a cantar: «Oh! Que vingui de 
Sió la salvació d’Israel! Quan el Senyor farà retornar la captivitat del seu po-
ble, Jacob s’omplirà de goig, Israel s’alegrarà.»79

La nau feia camí tranquiŀlament i una olor agradable pujava del mar. Les 
aigües feien segons la seva manera de fer i les ones vivien en pau les unes amb 
les altres. Una espècie d’ocells blancs volaven per damunt del vaixell, batien les 
ales i xisclaven. El sol rodava tot davallant del firmament i la superfície del 

75. Són les tres seccions que componen la Bíblia hebrea. 
76. Nm 14,7-8. 
77. Jr 12,7. 
78. Os 3,5. 
79. Sl 14,7.



186 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

mar s’ennegreix i el Sant Beneït hissa la lluna i els estels i els fixa perquè iŀlu-
minin en el firmament.

Un de la colla va llambregar com una mena de llum que brillava en el mar. 
Va dir al seu companyó: «Germà, que saps què és?» I no ho sabia. Ho va de-
manar al seu company i aquest ho demanà a l’altre companyó. Van agusar els 
ulls i esguardaren el mar. Van dir: «Si fos un foc de sota, on és el fum? I si es 
tracta de la pupiŀla de l’ull de Leviatan, mai cap ull no l’ha vista!» Va dir rabí 
Alter el mestre: «Potser són les peles de les impureses80 del mar d’allà.» Rabí 
Xelomó va dir: «Cal fer la pregària de la tarda.» S’apressaren i es posaren dem-
peus per pregar, perquè no hi ha cap pela d’impuresa que tingui força ni au-
toritat enfront d’un quòrum de jueus que preguen.

Però quan començaren a pregar s’adonaren que en mancava un per al quò-
rum. Aquest Hananyà que havia maldat amb ells tot el camí, havia desapare-
gut. Al matí havia baixat al mercat a comprar provisions i no havia retornat. 
Van començar a donar-se cops al cap i a cridar: «ai, ai! Com és que hem fet 
això al nostre company? Hem perdut el millor d’entre nosaltres! Hauríem 
d’haver anat agafant-nos de la mà els uns dels altres i pujar al vaixell com un 
sol home, però no ho hem pas fet així, sinó que hi hem entrat cadascú amb els 
seus bagatges i dient “que tinguis pau” a la seva ànima.» Quants afanys li  
havia costat a Hananyà d’arribar fins a ells! Havia fet la volta a mig món, l’ha-
vien despullat i deixat nu, havia rondat entre bandits i havia oblidat quan era 
dissabte o dia de festa, havia profanat el dia de l’Expiació, havia penat pel 
camí descalç, sense sabates, i quan va arribar entre nosaltres es va afanyar en-
vers nosaltres cada dia; va reparar els llibres, va fer les tassetes per als canelo-
bres, va fer cofres per als bagatges sense rebre cap salari; tots els afanys a pro-
pòsit dels cavalls durant el camí havien recaigut sobre ell; ens vam alegrar 
amb ell perquè ell completava el quòrum per a la pregària durant el camí; i 
ara que hem pujat al vaixell i viatgem a la Terra d’Israel, ell era allà i ells aquí. 
Es van posar dempeus amb una gran decepció en l’ànima i un lament en els 
seus cors: «un instrument humil hi havia entre nosaltres i ens ha estat llevat 
per les nostres culpes.»

80. Aquí Agnon empra un concepte de la mística cabalística: qelipot ‘peles, pellofes, 
clofolles’ són la representació de les forces espirituals malignes o impures en el misticisme 
jueu; envolten metafòricament la santedat i constitueixen els obstacles espirituals innats per 
a assolir-la. 



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 187

Es van posar dempeus per pregar individualment i mentre deien la pregà-
ria es donaven cops al cap amb la barana de l’embarcació per confondre 
aquells pensaments seus. A la fi van retornar cadascun d’ells a seure en els seus 
llocs, com si estiguessin de dol. La nit s’anava enfosquint i la nau anava fent el 
seu camí. Els mariners van reforçar els arbres i van seure a menjar i a beure. 
Davant d’ells seien els nostres benvolguts i el neguit se’ls menjava el cor. Qui 
pot saber on és Hananyà? Potser —Déu nos en guard— ha estat capturat i 
venut com a esclau? La fosca s’espessia cada vegada més. Rates i ratolins es-
güellaven en la bodega de la nau i rosegaven estris i provisions.

Un neguit profund la son el dissipa. Però és possible trobar plaer en el son 
en el moment en què un de la colla se n’ha separat i ningú no sap si ho ha  
fet per a la vida o per a la mort? Quants trasbalsos havia hagut de suportar  
Hananyà? Quantes tribulacions devia haver sofert? S’havia posat en perill, ha-
via arriscat la seva ànima i no havia temut pel seu cos, sols per poder pujar a la 
Terra d’Israel, i quan ha arribat el moment de pujar-hi se li escapa el moment 
oportú i no hi pot pujar.

Quan va arribar la mitjanit, els nostres estimats seguts sobre els seus sacs 
entonaren càntics i lloances al Nom gran que habita a Sió. Els estels anaven 
canviant en el firmament i la lluna a vegades era coberta i a vegades es desve-
lava. L’aigua avançava com de costum i el vaixell avançava i la veu d’un silenci 
subtil81 s’enfilava des del vaixell. Era la veu dels càntics i de les lloances que 
s’elevaven de firmament en firmament fins que arribaven a la Porta de Safir 
Blanc, on les pregàries d’Israel s’apleguen i s’uneixen fins que arriba el sol 
ixent a la Terra d’Israel. I en resposta puja la lloança del Sant Beneït de l’ai-
gua.

L’aigua, que no té paraula ni llenguatge, pot lloar el Sant Beneït d’aquesta 
manera? Aquestes són les veus dels nens i les nenes que es van tirar enmig del 
mar. Quan Titus el malvat va pujar cap a Jerusalem va portar tres mil vaixells 
que va omplir de nens i nenes. Quan van ser enmig del mar van dir: «No n’hi 
ha prou que hàgim enutjat el Sant Beneït a casa seva, sinó que encara anem a 
cercar de fer-lo enfadar en terra d’Edom?» I tot seguit es van tirar al mar. Què 
va fer el Sant Beneït? Els va agafar amb la seva dreta i els va portar a una illa 
gran plantada amb tota mena d’arbres bons i els envoltà amb onades i onades 
de colors bonics: de blau, d’alabastre, de marbre, que semblaven les pedres del 
santuari. En sortia el fum que s’alimentava de l’encens que brotava allà: tot-

81. 1Re 19,12. 



188 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

hom qui ho veia plorava i reia. Plorava en recordar la glòria del temple i reia 
perquè un dia futur el Sant Beneït el restaurarà. I ells mantenen el seu candor, 
estan protegits de tot pecat i llurs cares s’assemblen a la rosa, tal com repetim: 
«Hi havia a Jerusalem un jardí de roses…» L’esplendor dels seus rostres iŀlu-
mina com l’estrella Venus, que iŀlumina amb una brillantor de vida. No tenen 
arrugues ni al front ni a la cara, llevat de dues arrugues sota els ulls, des d’on 
les llàgrimes baixen al Mar Gran i refreden l’infern dels pecadors d’Israel que 
no han renegat la Terra d’Israel. No són asservits per cap príncep ni gover-
nant, ni pel rei d’Edom ni pel d’Ismael, ni per cap rei de carn i sang, sinó que 
estan a l’ombra del Sant Beneït, que ells anomenen «Pare» i Ell els diu «fills 
meus», i tot el dia narren la glòria de Jerusalem, i la glòria del temple i la glòria 
dels grans sacerdots i de l’altar, dels qui ofereixen els sacrificis i preparen  
l’encens i dels qui preparen el pa de la Presència.82 I cada vegada que el Sant  
Beneït es recorda dels seus fills exiliats entre les nacions i que no tenen san
tuari, ni altar per a l’expiació, ni grans sacerdots, ni levites sobre l’estrada,  
ni rei, ni prínceps, immediatament s’omple de compassió envers ells i pren 
aquells nens i nenes amb el seu braç, els fa seure contra el seu cor i els diu: 
«Fills meus i filles meves: us recordeu de la glòria de Jerusalem i de la glòria 
d’Israel en el temps en què el santuari existia i que Israel es trobava en la seva 
esplendor?» Tot seguit ells contaren davant seu el que havien vist en la seva in-
fantesa i ho explicaren molt bé, com Daniel, l’home encantador, i com Yona-
tan ben Uzziel,83 però Daniel i Yonatan parlaven en la llengua del targum84 i 
ells parlaven en la llengua santa,85 aquella en què parla el Sant Beneït. En 
aquell moment el Sant Beneït va riure davant d’ells. I no hi ha, si així es pot 
dir, un riure com el d’aquell moment, quan Ell sent lloar la seva casa i sent 
lloar els fills de casa seva, i Ell diu: «I aquest poble, que jo m’he format, pro-
clamarà la meva lloança.»86 I diu encara: «Consoleu-vos! La Jerusalem futura 
serà reconstruïda milers i milers de vegades més gran del que havia estat i el 
santuari s’estendrà d’un extrem del país fins a l’altre extrem i serà alt fins als 

82. Ex 25,30. 
83. Rabí que va viure entre el segle i aC i l’i dC. La tradició jueva el considera l’autor de 

la traducció aramea dels llibres dels profetes.
84. Els targums són les traduccions en llengua aramea dels textos bíblics escrits en he- 

breu, llevat d’una bona part del llibre de Daniel.
85. L’hebreu. 
86. Is 43,21. 



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 189

estels del cel i fins a les rodes del Carro87 i la Presència divina romandrà en 
tots els d’Israel i tots els fills d’Israel parlaran inspirats per l’Esperit Sant. I 
tots aquests anys, aquests nens i nenes que viuen enmig del mar esperaran 
sempre la salvació. I no hi ha cap vaixell que vagi a la Terra d’Israel que 
aquests menuts i menudes no els vagin al darrere, perquè quan veuen una nau 
en el mar, diu un al seu companyó: «Arriba el temps de l’aplec de les comuni-
tats de la diàspora.» Tot seguit cadascun d’ells s’agafa a una onada gegant de 
les ones del mar i hi cavalca al damunt com un cavaller que munta damunt 
del seu corser fins que no arriba a tocar de la nau. I durant tot el camí canten: 
«de Basan els faré tornar, els faré tornar del fons del mar.»88 I la seva veu és 
com la veu dels esquellerincs d’or de les vores del vestit del gran sacerdot89 i  
és escoltada pels qui baixen a navegar pel mar. I hem sentit de gent que diu  
la veritat un fet que s’esdevingué a gent que navegaven pel Mar Gran cap a la 
Terra d’Israel i que van sentir una veu agradable i volien saltar enmig del mar 
per poder anar darrere la veu; els mariners els van haver de lligar amb els seus 
cinturons fins que la nau no es va haver allunyat d’allà.

La lluna havia declinat i les estrelles i les consteŀlacions se n’havien anat. 
En aquell mateix moment el Sant Beneït havia fet alçar l’alba i havia iŀlumi-
nat el món. Quan l’albada començà a fer claror, van distingir una imatge hu-
mana en el mar. Van fixar els ulls i van atalaiar que duia una gran barba i que 
els serrells rituals davallaven sobre les dues galtes i que duia un llibre a la mà  
i que hi havia un mocador estès sota d’ell i que hi seia al damunt, com un 
home que seu tranquiŀlament. Les grans ones del mar no l’amenaçaven pas 
per negar-lo, ni les bèsties marines d’empassar-se’l. I què deien les nacions del 
món en el moment que van veure un home segut sobre un mocador que nave-
ga pel mar? N’hi havia que deien que coses semblants apareixen als qui van 
per mars i deserts; altres deien que damunt d’aquell tal penja una maledicció i 
no hi ha per a ell pau eterna, per aquesta raó va errant d’un lloc a un altre. 
Ahir va ser vist en terra i avui en mar. En aquell vaixell hi havia gent de setan-
ta nacions i tots es van estremir i consternar d’aquella figura. Israel va restar 
dempeus d’aquesta banda i les nacions del món de l’altra, temorosos i expec-
tants, fins que el sol no els va cremar les pestanyes dels ulls. Rabí Xemuel Yos-

87. Segons la mística jueva, es tracta del carro-tron de Déu. És un concepte que parteix 
de la visió narrada en el primer capítol del llibre del profeta Ezequiel.

88. Sl 68,23.
89. Ex 28,33.



190 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

sef, fill de rabí Xalom Mordekhay el levita, va dir: «És la presència divina que 
torna amb Israel al seu lloc.» Rabí Moixé va dir plorant: «El secret del Senyor 
és per als qui el temen; els fa conèixer la seva aliança.»90

Capítol 9

Misteris del món

El vaixell anava fent el seu camí i una olor bona pujava del mar. Núvols clars 
navegaven en el firmament i les ones es besaven l’una a l’altra. L’aire del món 
era humit i tenia un gust com el de la sal. Els peixos mostraven llurs boques i 
divertien els éssers creats. I l’ocell que vola d’ací d’allà i que no accepta l’auto-
ritat de cap persona, que no vol la companyonia dels humans, ni és nodrit per 
ells, planava per l’aire i voletejava a prop d’aquella forma. Les ones s’anaven 
plegant i el vaixell feia camí amb tranquiŀlitat i no causava massa enuig als  
viatgers. Els nostres benamats seien; alguns conversaven sobre les ànimes no-
ves que els sants d’Israel reben a la Terra Santa; altres s’ocupaven dels misteris 
del món, com ara: per què la Terra d’Israel fou donada al principi a Canaan 
tot i que havia estat assignada a Israel? Va ser per ensenyar a les generacions 
que vindrien que malgrat que les nacions tenen domini sobre la Terra d’Israel 
i que Israel ha estat lliurat a les seves mans —en mans de Sennaquerib, de 
Nabucodonosor, de Titus el malvat—, aquestes nacions no són pas fixes allà i 
són rebutjades l’una per mà de l’altra i l’altra per mà de la de més enllà. I no hi 
reeixien allí sinó sols per a destruir, fins que els expulsaven. Però Israel s’hi al-
çarà per sempre. Així mateix trobem que el Sant Beneït donà Betsabé a Uries, 
l’hitita,91 tot i que ella estava destinada a David des dels sis dies de la Creació. 
Uries va morir sense fills, però David va obtenir que sortís d’ell una gran nis-
saga de reis i prínceps.

El sol es va retirar i retornà al seu estatge a fi de fer lloc a la lluna i als es-
tels. Les estrelles i les consteŀlacions van arribar i es van posar al firmament, i 
una llum les iŀluminava des de les ones i una veu agradable pujava del mar 
com una veu de cants i de lloances. Un diu al seu companyó: «Germà, has 
sentit aquesta veu? Què és?» Li diu el seu company: «Germà, els peixos del 

90. Sl 25,14.
91. Segons la narració que es troba en 2Sa 11-12. 



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 191

mar entonen un cant, com repetim en el Capítol del Cant:92 “Els peixos 
del mar entonen un cant.” I quin és el cant que entonen: “La veu del Senyor 
és sobre les aigües.”»93 Li diu el companyó: «No és pas així, sinó que he sentit 
clarament una veu que diu: “L’ajuda em vindrà del Senyor, que ha fet el cel i 
la terra.”»94 Diu l’altre: «Aquest verset és l’ocell que el canta, com ho repetim 
en el Capítol del Cant: “L’ocell diu: ‘L’ajuda em vindrà del Senyor, que ha fet 
el cel i la terra.’” Es diuen els nostres benamats, l’un a l’altre: «Nosaltres tam-
bé entonarem un cant!» Un començà a cantar: «Et vaig abandonar sols per un 
moment, i ara et torno a prendre amb un amor immens.»95 Els seus companys 
van respondre dient: «Els redimits del Senyor retornaran, entraran a Sió cri-
dant de goig.»96

El Sant Beneït té un bell regal que té per nom dissabte. Pel seu amor i la 
seva compassió l’ha donat a Israel. Gran és la santedat del dissabte i resplen-
deix fins i tot sobre els homes més senzills, ja que, quan arriba el dissabte, el 
Sant Beneït fa brillar la seva llum beneïda i totes les criatures resplendeixen 
d’aquesta font lluminosa de dalt i anhelen d’unir-se amb la seva santedat, es-
pecialment els piadosos i les persones d’acció que limiten les pròpies necessi-
tats i no cerquen sinó plaure la Presència divina.

En arribar el matí de la vigília del dissabte, els nostres estimats van mati-
nejar i van començar a ocupar-se de les necessitats del dissabte. Rabí Alter 
l’escorxador ritual va degollar una gallina en honor del dissabte, va cremar un 
vestit i amb les cendres en cobrí la sang.97 Feigue va encendre foc i va posar a 
coure l’ocell mentre les altres dones s’encarregaven de cuinar per a les necessi-
tats del dissabte. El capità els passà a prop i se’ls mirà amb bons ulls. Ho van 
esguardar els mariners i els van portar peixos que havien tret de l’aigua i ense-
nyaren les dones a coure el pa a la manera que enfornen a la Terra de la Gase-
la, on escampen les brases damunt el sòl i hi aboquen la pasta damunt i així 

92. És un text rabínic que a vegades es troba en els rituals de pregària. Conté els càntics 
de lloança que els éssers creats eleven a Déu.

93. Sl 29,3.
94. Sl 121,2. 
95. Is 54,7.
96. Is 35,10. 
97. Les normes rituals de la preparació del menjar en la tradició jueva manen que s’ha de 

cobrir la sang dels animals que han de ser consumits amb terra o cendra. 



192 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

les dones poden complir el precepte de separar i cremar una part de la pasta98 
i fer els pans per a l’àpat del vespre, per al menjar del dia i per al tercer àpat 
del dissabte. Encara no havia arribat el migdia que tot ja era a punt per al dis-
sabte.

Els nostres benamats es van afanyar a rentar-se la cara i les mans amb ai-
gua tèbia, es van tallar les ungles, es van canviar els vestits i es van posar els 
vestits de mudar en honor del dissabte: la roba interior i el vestit exterior, ce-
nyidor i gavany. Van seure junts per fer examen de consciència del que havien 
fet durant els sis dies de la setmana i van fixar el cor en el secret de l’acció del 
Nom sant que els havia separat per al bé de la resta de la gent de la seva vila i 
que els havia donat la força i el coratge per a desarrelar-se ells mateixos del seu 
indret i encaminar-los per la senda dreçada que pujava a la Terra d’Israel. 
Però, alhora, tenien el cor angoixat per Hananyà, que havia penat amb ells 
tants de dies i que havia endurat tota mena de penes i sofriments a fi de poder 
pujar a la Terra d’Israel i que quan hauria hagut de pujar al vaixell li va passar 
el moment oportú i havia estat deixat en els països de les nacions. Potser el 
Sant Beneït encara estava enutjat amb ell perquè havia oblidat quan era dis-
sabte i quan era el dia de l’Expiació i no era la seva voluntat de fer-lo entrar en 
el seu clos? O hi havia en això una altra intenció que cap pensament no podia 
copsar? En aquest moment va caure una gran por en el cor dels nostres bena-
mats, que van comprendre que no era pas per la seva justícia que havien me-
rescut de pujar a la Terra d’Israel, sinó per la seva misericòrdia beneïda. Se’ls 
va despertar el desig de reparar tots els mals que havien comès de fet, de pa-
raula o de pensament a fi que la Providència divina no retardés —Déu nos en 
guard— la seva arribada a la Terra. També es van proposar d’elevar totes les 
parts de l’ànima i afegir-hi un suplement d’esperit addicional. Així van seure 
els nostres estimats entre ells i el Creador fins que l’ànima es va desvetllar i els 
fou acordat d’afegir-los un suplement d’esperit addicional. Van treure el Pen-
tateuc, van completar la lectura de la secció setmanal, dues vegades el text he-
breu i una vegada la traducció aramea i el comentari de Raixí99 i el Càntic 
dels Càntics. Les dones van treure dels seus farcells el llibret de les súpliques 

98. Cada vegada que es coïa pa calia oferir una part de la pasta al sacerdot; després de la 
destrucció del temple esdevingué usual el costum de cremar aquest bocí de pasta. 

99. Acrònim de Rabí Xelomó Yishaqí, un dels més grans comentaristes de la Bíblia i del 
Talmud (1040-1105). 



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 193

per a l’encesa de les candeles i el llibre del Tseena u-reena100 que explica la Torà 
a les dones i als ignorants.

El sol va davallar cap al mar per a fer la immersió ritual en honor del dis-
sabte i s’hi va estar el que va caldre. Mentre el dissabte no és acollit a baix 
tampoc no és acollit a dalt del cel. Les dones s’afanyaren a treure els menjars 
de les brases, pararen taula amb pa i vi i van encendre les candeles. El sol 
s’embolcallà amb un vestit de colors i entrà en el Palau del Repòs per rebre el 
dissabte amb la Cort de Dalt.

Els nostres benamats es van posar dempeus per fer la pregària d’havent  
dinat. Van dir els càntics d’acció de gràcies i les divuit benediccions.101 Qui  
diu amb devoció el càntic, certament que experimenta l’amor que el Beneït té 
amb els fills de l’home, especialment els qui baixen al mar amb vaixell, que 
veuen amb els seus sentits les obres del Nom beneït i els seus prodigis. El qui 
prega les divuit benediccions amb devoció i diu: «A Jerusalem, la teva ciutat, 
tornaràs amb misericòrdia», certament que s’apropa espiritualment a Jerusa-
lem; especialment els qui naveguen pel mar, car en aquell mateix moment el 
Sant Beneït empeny la nau i l’apropa a Jerusalem.

Atès que s’havien acabat els sis dies feiners —havien sortit els dies pro-
fans— els nostres benamats es van posar dempeus i van entonar el salm per al 
dia del dissabte. I el món va començar a resplendir amb la llum de les corones 
que Moisès retorna a Israel el capvespre de cada dissabte. Els havien estat pre-
ses quan van pecar amb el vedell d’or102 i van ser confiades a Moisès.

Després d’haver acabat la pregària del capvespre del dissabte, van dir la be-
nedicció sobre el vi, van partir el pa, van menjar i van cantar fins que es va 
extingir la llum de les candeles i es va fer dues vegades més intensa la llum 
dels estels. Els éssers de carn i sang encenen una candela que no se sap si ro-
mandrà encesa o bé si no hi romandrà; si s’encén més tard s’apagarà; el Sant 
Beneït, en canvi, encén moltes candeles en el firmament i cap no s’apaga.

És gran el dissabte en què el cos pot reposar. I això és molt més així da-
munt del vaixell pel fet que l’home no s’ha hagut d’esforçar durant tota la set-
mana i tot el repòs de l’home esdevé en honor del dissabte. 

100. Obra escrita en ídix, en el segle xvi, que conté un comentari narratiu de to popular 
al Pentateuc i a altres fragments de l’Escriptura. El títol és una citació de Ct 3,11: «Sortiu i 
mireu.» 

101. És una pregària central de la litúrgia de la tradició jueva, que es recita tres vegades 
cada dia.

102. Ex 32. 



194 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

Els nostres benamats seien amb les mans posades dins de les mànigues i 
esguardaven el mar davant seu. Quan un home seu silenciós certament es tro-
ba en un grau superior pel fet que no comet cap pecat i molt més és així si seu 
damunt d’un vaixell que va a la Terra d’Israel. No és sols que no peca, sinó 
que compleix un manament perquè ell puja a la Terra d’Israel, cosa que per si 
sola compta tant com tots els preceptes.

Tots els manaments de la Torà sols afecten una part del cos: les filactèries, 
el cap i el braç; els serrells del mantell de pregària, el cor, i sols són vigents de 
dia; els homes els han d’observar i les dones en queden exemptes; el mana-
ment de la cabanyella de Sukkot sols concerneix la festa i els homes hi estan 
obligats i les dones n’estan dispensades. Menjar el pa àzim sols és vigent per 
Pasqua i sols hi ha l’obligació de menjar-lo durant el primer vespre. I quan un 
home mor esdevé lliure de tots els preceptes. Però assentar-se a la Terra d’Is- 
rael enclou tot el cos de l’home i afecta els homes i les dones i els infants, val 
tant de dia com de nit i no cessa mai. I quan algú mor i és enterrat a la Terra, 
la mateixa terra expia per ell, tal com es diu: «i perdonarà el seu país, el seu 
poble»;103 i compta tant com tots els preceptes. És per això que quan un jueu 
vol pujar-hi, immediatament Satanàs li surt al pas i no el deixa en pau.

Rabí Alter el mestre va dir: «Quan estava a punt de pujar a la Terra d’Israel 
em va venir a trobar Satanàs i em va dir: “On vas?” Li vaig dir: “A la Terra 
d’Israel.” Em digué: “Jo, a mig camí, me n’he tornat perquè les formigues del 
vaixell es ficaven en tot el menjar.” Li vaig dir: “Al contrari, nosaltres hem 
d’aprendre d’elles, tal com es diu: ‘Ves a mirar la formiga, gandul; considera 
els seus camins i sigues savi.’104 Aquesta formiga, que és una criatura molt pe-
tita entre els animals i que no és comptada entre els qui posseeixen inteŀligèn-
cia, es prepara durant l’estiu l’aliment, ¿és que un home d’Israel no s’haurà de 
preparar el que necessita?”»

Rabí Moixé va dir: «Quan vaig pujar al carro per viatjar a la Terra d’Israel, 
em va venir a trobar Satanàs i em va dir: “On vas?” Li vaig dir: “A la Terra 
d’Israel.” Em digué: “Val més que tornis al teu indret i que serveixis el teu 
Creador com la resta dels caps de casa fins que hi pugis amb tot Israel.” Li 
vaig dir: “Quan vaig vendre la casa, ¿no eres tu que em xiuxiuejaves: ‘Apuja el 
preu, apuja el preu, que tu puges a Terra Santa!’? I ara vens amb el consell que 
no faci el viatge? No t’escoltaré pas!”»

103. Dt 32,43.
104. Pr 6,6. 



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 195

Va dir rabí Xelomó: «Quan vaig decidir de pujar a la Terra d’Israel va venir 
a casa meva Satanàs i em va dir: “Vell com ets vas a perdre els diners que has 
guanyat amb tanta fatiga?” Li vaig dir: “Ara ets el comptable? Jo també sé cal-
cular la pèrdua d’un precepte davant del benefici que se’n treu.”»

Va dir rabí Xemuel Yossef, fill de rabí Xalom Mordekhay el levita: «Quan 
estava a punt de pujar a la Terra d’Israel va venir a casa meva Satanàs i em va 
dir: “On cerques anar?” Li vaig dir: “A la Terra d’Israel.” Em va dir: “Per què 
anheles entrar a la Terra d’Israel? No és pas pels nombrosos preceptes manats 
a Israel i que sols poden ser complerts a la Terra d’Israel? Per la teva vida que 
encara hi ha molts de preceptes que tu pots guardar fora de la Terra!” Li vaig 
dir: “No vas ser tu que vas anar a trobar un just i li vas dir: ‘Fes tots els pre-
ceptes, però deixa de complir-ne sols un.’ Recorda’t de la resposta que et va 
donar aquell just: ‘Transgrediré tots els preceptes —et va dir— i sols compliré 
a fons aquell precepte.’ I tot seguit se’n va anar.”»

Va dir rabí Yehudà Méndel el piadós: «Amb mi, Satanàs no s’ha pas 
d’amoïnar gaire perquè nosaltres vivim com si fóssim veïns l’un de l’altre. 
Quan em va venir al pensament de pujar a la Terra d’Israel, em vaig dir: “Per 
què tens tanta por de pujar a la Terra d’Israel? Que no hi ha menjar i beguda? 
Que no hi ha homes com nosaltres? Qui viu aquí pot viure també allà. Vet 
aquí que la Terra d’Israel no ha estat pas donada als àngels que serveixen Déu, 
i per què no provo de viatjar-hi també jo?” Quan Satanàs va sentir això, ja no 
va mirar d’entretenir-me més.»

Va dir rabí Péssah, l’administrador: «Això mateix és el que vaig dir a Tsirl, 
la meva esposa. Li deia: “Què et sembla, Tsirl, que la Terra d’Israel és feta de 
Noms divins? També hi ha cases per a viure-hi. Les salses no es fan pas amb 
les aigües de la branqueta de salze105 del setè dia de la festa dels Tabernacles!» 
Va dir Léibuix, el carnisser: «Si és així, per què considerem que la Terra d’Is-
rael és un afer tan important?» Rabí Alter l’escorxador ritual va dir: «Perquè 
en aquelles cases no es produeix corrupció.» Rabí Yossef Meïr va sospirar i  
va dir: «Seria una desgràcia que totes aquelles cases no fossin el que els ulls  
veuen.»

De nou els nostres estimats seien i parlaven sobre la inclinació que actua 
perquè el poble d’Israel no pugi a la Terra d’Israel, perquè el qui puja a la Ter-
ra d’Israel hi rep una ànima nova. Feliç el qui hi ha pujat i ha merescut d’esta-

105. Fa referència a l’aigua en què es conserven les branquetes de salze que es porten a la 
sinagoga per la festa dels Tabernacles. 



196 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

blir-s’hi! Ai del qui hi ha pujat i no ho ha merescut! Perquè hi ha àngels que 
ronden la Terra d’Israel i no concedeixen, a qui no n’és digne, d’entrar a la 
Terra, tal com va explicar rabí Xemuel Yossef, fill de rabí Xalom Mordekhay 
el levita. És la història de dos vells que van fer el camí i van arribar a la fronte-
ra. De nit van sentir veus d’alegria en una banda i veus de laments en l’altra. 
Van alçar els ulls i van veure un estol d’àngels del servei diví que tenien a les 
mans arpes, lires i altres instruments musicals. Acompanyaven un vell amb 
gran honor i li cantaven càntics. Davant d’ells caminava un estol d’àngels de 
destrucció que arrossegaven un altre vell amb gran menyspreu. Els digueren: 
«Per la vostra bondat, digueu-nos per què toqueu davant d’aquest i tracteu 
amb menyspreu l’altre.» Respongué l’estol dels àngels del servei diví: «Aquest, 
que va merèixer de pujar-hi, nosaltres l’acompanyem allà i fem música davant 
d’ell amb gran alegria.» Va respondre l’estol dels àngels de destrucció: «Aquest 
no mereixia de pujar-hi, però hi va pujar; nosaltres l’en fem sortir.»

Va dir rabí Moixé a rabí Xemuel Yossef, fill de rabí Xalom Mordekhay el le-
vita: «És possible que vós hàgiu sentit per què rabí Abraham, el circumcidador, 
no ha vingut amb nosaltres a la Terra d’Israel. ¿És que no és un home recte, te-
morós del Cel i que s’ocupa amb cura dels preceptes, especialment del mana-
ment de la circumcisió en virtut del qual se’ns ha donat l’aliança de la Terra?» 
Va respondre rabí Xemuel Yossef, fill de rabí Xalom Mordekhay el levita: «És 
perquè havia fet enutjar el patriarca Abraham perquè sortís de la Terra d’Israel 
cap a fora de la Terra, per aquesta raó ha estat castigat a no entrar a la Terra. 
Una vegada que el cap cosac Guilaief va arribar a la ciutat i tot Israel es va ama-
gar a les cases, aquell mateix dia rabí Abraham va anar a circumcidar un nadó 
fill d’una vídua; el pare de l’infant havia estat assassinat en aquella persecució. 
Quan hi va entrar no va trobar ningú que pogués agafar el nadó ni una cadira 
per seure. Ell va dir: «Jo no puc pas ser padrí de la circumcisió i alhora circum-
cidador.» Va mirar per la finestra i va veure un vell que anava pel carrer amb 
un escambell a la mà. Va trucar a la finestra per cridar-lo. Va entrar, va seure 
damunt de l’escambell i va prendre el nadó sobre els genolls. Rabí Abraham el 
va circumcidar i va dir la benedicció: “El qui ha santificat l’estimat des del ven-
tre…” Quan va haver acabat les benediccions, el padrí va desaparèixer. Tots es 
pensaven que Elies, l’àngel de l’aliança, se li havia revelat, però en realitat era el 
patriarca Abraham, que havia vingut a mostrar misericòrdia envers un dels 
seus fills el dia que ell entrava en la seva aliança.»

Tot el firmament més alt es va enfosquir; la lluna i els estels es van cobrir. 
L’aire del món era humit i el seu gust era com el gust de la sal. Tot el món era 



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 197

silenciós. Sols se sentia la fressa de les ones que es besaven les unes a les altres. 
Tota la colla es va alçar i van pujar als seus llits. La lluna es va colgar, les estre-
lles van entrar i les consteŀlacions van fer camí.

El vaixell anava fent via. El Sant Beneït enrotllava la llum perquè sortís la 
tenebra i la fosca perquè sortís la llum, enviava el vent i movia la nau. Cada 
dia el sol es fa més valent, de manera que cap ull no el pot mirar a la cara; de 
nit cada estel fa pujar la llum com la lluna. Les ones del mar es gronxen i van 
d’ací d’allà. En surten espurnes de llum i un mocador hi sura al damunt, com 
un vaixell en el cor del mar. I un home seu damunt del mocador amb la cara 
cap a orient. Les grans ones del mar no s’alcen pas per negar-lo; les bèsties del 
mar no se’l volen pas empassar i un ocell vola i plana per l’aire fent voltes so-
bre ell. Quants de dies van passar al vaixell! Resulta que quan van pujar al 
vaixell es van afaitar el cap i ara la filactèria del cap s’enfonsava en la tofa. 
Cada vegada que ataüllaven el mar veien davant d’ells espurnes de llum que 
en sortien i un mocador que hi surava, com un vaixell en el cor del mar, i un 
home que seia sobre el mocador amb la cara cap a orient.

Capítol 10

Istanbul

Després de dies, va arribar el vaixell a Quxta la Gran, que és Constantino-
ble, que és Istanbul. Van llogar un esquif i entraren a la ciutat, on van espe-
rar la nau que la comunitat d’Istanbul noliejava cada any per a tots els jueus 
sefardites temorosos de Déu i que no tenien possibles per a pujar a la Terra 
d’Israel per anar a prosternar-se a les tombes dels patriarques o bé per esta-
blir-s’hi.

Istanbul és una gran ciutat, sense parió en tot el món. Té nombroses ciuta-
delles i hi viu gent de totes les nacions. La governa el soldà d’Ismael, que jeu 
en un llit d’ivori que li fa venir somnolència. Pot dormir mig any o bé pot 
dormir un any sencer. Té una capsa plena de tabac damunt la qual recolza un 
ocell d’or. I quan arriba l’hora d’alçar-se, l’ocell obre la capsa, s’acosta al rei i li 
fa arribar el tabac als narius. El rei esternuda i l’ocell respon: «salut!» Tot se-
guit venen tots els ministres, tots els paixàs, tots els ducs i li demanen com 
està. Ell té tres-cents seixanta-cinc ministres, com el nombre de dies de l’any: 
un ministre per a cada dia. I a cadascun d’aquests, quan han acomplert la seva 
missió, el rei li dona un fil d’or. Aleshores immediatament sap que ha arribat 



198 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

la seva hora de deixar el món. Aleshores es retira a casa seva i s’escanya a si 
mateix. El rei mira des de la finestra, ho esguarda i repica de mans de content. 
Un rellotge penja del palau del rei. És fet d’ossos humans. Cada hora que toca 
se sent d’un extrem de la ciutat fins a l’altre. Fins i tot els qui es troben en els 
ventres de llurs mares tremolen d’aquell so. A la ciutat hi ha molts de jardins i 
vergers, banys i cases de luxúria. Cadascun d’aquests és més bonic que l’altre: 
bonics per dintre i ronyosos per fora. Gossos sens nombre van errants per allà. 
Enlloc del món no hi ha tants gossos com a Istanbul. I els ocells impurs es 
passegen per allà a pler. S’alimenten de restes immundes i de carronya. Tam-
bé hi ha rates: són grosses com oques i viuen fins i tot en els palaus dels minis-
tres. S’hi propaguen molts incendis. Quan se’n produeix un en una casa, llepa 
i devora totes les cases del carrer, que són cases de fusta. A vegades cremen 
tres-centes cases, de vegades quatre-centes cases i sovint fins i tot més. I no 
extingeixen pas el foc, sinó que els guàrdies de la ciutat s’estan dempeus i cri-
den: «Déu és Déu i Mahoma el seu profeta.» Hi ha moltes sinagogues a Istan-
bul: més de cent. I hi ha esteses catifes i tapissos, amb brocats d’or. I grans sa-
vis s’hi han assegut tot estudiant les coses revelades i les que són ocultes. I hi 
ha molts de llibres. Feliç l’ull que ha vist totes aquestes coses! Fins i tot s’hi 
troba el Llibre de les delícies dels dies,106 i això és un fet prodigiós, com bé saben 
els qui hi entenen. Aquests exerceixen l’autoritat en nom del regne i no saben la 
nostra llengua, de manera que quan es vol parlar amb ells s’enraona en  
la llengua santa. Són nets de pensament i de vestits polits, de parla agradable. 
Tot ho fan de manera calmada i el seu aspecte té l’aparença dels fills del rei. 
Tenen uns costums diferents dels nostres, així es posen les filactèries asse-
guts, segons el parer de Bet Yossef,107 i alguns porten dos parells de filactèries 
alhora; no els agraden les subtileses en l’estudi del Talmud, en canvi l’essèn-
cia de la seva força es troba en l’erudició.108 L’amor per la terra d’Israel crema 
en els seus cors: quan pugen a la Terra d’Israel s’emporten les estores damunt 

106. És una obra homilètica anònima publicada a Esmirna l’any 1731-1732, en tres 
volums. Conté homilies, pregàries i pràctiques relatives a tot l’any litúrgic jueu. Té com a 
objectiu explicar el significat profund dels manaments i les tradicions jueves segons la càbala 
luriana a fi d’inspirar al lector una gran pietat i la màxima elevació espiritual. L’obra va ser por-
tada a la impremta per rabí Israel Yaaqob Algazi (1680-1756), que digué que havia descobert 
el manuscrit anònim del llibre a Safed i que hi havia afegit unes glosses de la seva mà. 

107. És una compilació de les lleis i preceptes jueus establerta per rabí Yossef Caro en 
el segle xv.

108. Es refereix al coneixement aprofundit dels textos.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 199

les quals han estudiat la Torà i les cremen damunt la tomba de rabí Ximon 
bar Yohay109 el dia de Lag ba-ómer.110 Hi ha també caraïtes,111 que no creuen 
en les paraules dels nostres mestres, de beneïda memòria. Són molt versats en 
l’Escriptura i molt erudits en els vint-i-quatre llibres que componen la Bíblia, 
com un jueu coneix els Salms, i tenen cases de pregària pròpies. No porten 
pas xals amb serrells rituals, sinó que els pengen a la sinagoga i els miren, a fi 
d’observar el que està escrit: «en veure’ls…»112 I això mateix pel que fa a la 
branca de palmera. Tenen els seus propis savis, que cada dia troben noves ex-
plicacions a la Torà. Eviten les polèmiques amb els rabins, perquè tenen ne-
cessitat de nosaltres: guarden totes les lleis de la impuresa i la puresa i no es 
contaminen amb els morts, així quan hi ha un mort entre ells lloguen pobres 
d’Israel perquè tinguin cura del cos del difunt i el sepultin. En altre temps, 
n’hi havia que seien les nits del dissabte a les fosques i no encenien candeles, 
fins que se’ls va revelar la llum dels nostres mestres. La Terra d’Israel és esti-
mada per ells: fan dol per la seva destrucció i fan coŀlectes d’objectes i de di-
ners per les seves cases d’estudi a Jerusalem. Usen tota mena d’estratagemes a 
fi de poder pujar i augmentar el seu nombre a Jerusalem, però no hi reïxen, 
perquè es van comportar amb menyspreu envers el nostre mestre 
Maimònides,113 de beneïda memòria. Una vegada que els savis van haver de 
fer consultes secretament a causa de certs decrets hostils que estaven a punt 
d’arribar, es van reunir a la sinagoga dels caraïtes, que es trobava en un soter-
rani, a un nivell inferior de les altres cases i des de fora no es podia sentir res. 
Quan hi van entrar es van adonar que hi havia un graó diferent dels altres. 
Ho van mirar i van trobar que a sota hi havia el llibre de La mà forta,114 que 
havia estat posat allà pels caraïtes perquè fos trepitjat i menyspreat. Hi havia 

109. Rabí del segle ii, un dels grans deixebles de rabí Aqibà. És considerat el pare de la 
doctrina mística jueva i els cabalistes li atribueixen la composició del Zohar.

110. És el dia 33 del recompte de les garbes, període de set setmanes entre la festa de la 
Pasqua i la festa de les Setmanes, considerat tradicionalment un temps de dol i de penitència, 
llevat del dia 33, que es considera un dia semifestiu en què les celebracions són permeses.

111. Secta jueva que refusa les tradicions orals rabíniques recollides en el Talmud i no- 
més admet com a autoritzada la Sagrada Escriptura.

112. Nm 15,39.
113. Moixè ben Maimon (Maimònides) (1135-1204), considerat un dels grans mestres 

del judaisme de tots els temps.
114. Llibre conegut també com la Mixné Torà, és un codi molt important de la llei reli- 

giosa jueva, segons la tradició rabínica, compilat per Maimònides entre 1170 i 1180.



200 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

allí el rabí Or ha-Hayyim,115 que els va maleir: que no prosperés el seu assen-
tament a Jerusalem i que no poguessin formar un quòrum per a la pregària 
pública. En endavant, mai no arriba un caraïta a Jerusalem que no se’n vagi 
un altre mort. Es va donar el fet que una vegada hi va pujar una gran multi-
tud i van ser colpits tots per una pesta. Que Déu nos en guard!

Els nostres benamats s’estaven doncs a Istanbul i hi esperaven una nau. Un 
dia anaven a la tomba de Job i un altre a la sepultura de l’autor de Semikhat 
Hakhamim,116 que va traspassar allí, de camí a la Terra d’Israel, i un altre jorn 
anaven al port, no fos cas que hi arribés un vaixell i que portés Hananyà, ja 
que ells no desesperaven pas de retrobar-lo. Aquest Hananyà, que s’havia mo-
gut per mig món i que havia superat tantes tribulacions, és versemblant que 
quan el vaixell va salpar, ell hagués desesperat? Certament que havia tingut 
paciència i havia esperat de prendre una altra nau. En aquells dies, rabí Xe-
muel Yossef, fill de rabí Xalom Mordekhay el levita, va aprofitar per seure da-
vant dels savis de Constantinoble i llegir tots els llibres, grossos i menuts, bons i  
rectes, plens del temor dels Cels i de saviesa, de manera que va afegir temor  
i saviesa en el saber revelat i en el saber ocult, en la gramàtica, en el bell estil i 
en els camins de la llengua i en els secrets d’aquesta. Ha arribat a les nostres 
mans una carta que va escriure al conjunt dels nostres benamats, els piadosos 
de Buchach: «Que Déu us guardi i us doni vida! Us fem saber que hem arri-
bat en pau a la iŀlustríssima ciutat de Quxta, que és aŀludida en les Tiqqunim.117 
Que sigui beneït el Nom de Déu! El camí ha estat bo davant nostre: la pluja no 
ens va deturar en terra ferma ni ens va aterrir la tempesta en mar. Vet aquí que 
hauria estat adequat i correcte d’escriure totes les etapes del viatge i tots els be-
neficis que ens han fet els nostres germans, els fills d’Israel pel camí, tant en 
menjar, beguda i allotjament, en bons consells i en camins dreturers, tant  
en els països del turc, com en les terres de Sa Majestat l’emperador. Però, per 
causa de la pena, el cor no té força per allargar-se en això perquè el recte rabí  
Hananyà, que us és ben conegut, va desaparèixer de sobte pel camí. No sa-
bem què se n’ha fet. Us demanem, doncs, que feu saber aquest fet al president 
del tribunal rabínic, que tingui llarga vida! Sabem de fet que rabí Hananyà 
no ha deixat esposa, però podria ser que hi hagués una cunyada que tingués 

115. Rabí Hayyim ben Moixé ben Attar (1696-1743), gran erudit, comentador de la 
Torà, estudiós del Talmud i cabalista.

116. Rabí Naftalí Kats (Naphtali HaCohen Katz) (1649-1718), rabí i cabalista.
117. «Llibre de les correccions», atribuït a rabí Ximon bar Yohay, autor llegendari del 

Zohar o «Llibre de la resplendor» (segle xiv), obra fonamental de la càbala jueva.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 201

necessitat d’ell.118 Us preguem que ens feu saber com està el nostre mestre, 
etc., rabí Abraham, el circumcidador —que Déu el guardi— i què se n’ha fet. 
Si us plau, saludeu tots els nostres benvolguts, els estimats de la nostra ànima, 
gravats en els nostres cors per sempre, etc.»

En el mateix hostal on s’allotjaven els nostres benamats hi havia un savi se-
fardita, que havia sortit amb la missió i manament de desvetllar en les ciutats 
de la diàspora l’interès per la gent de Jerusalem, afligida pel destret i l’adversi-
tat. Era un home inteŀligent, instruït en la càbala i erudit. El seu aspecte era 
com l’aspecte d’un rei. Tenia els ulls enfosquits pels seus plors perquè totes les 
ciutats es troben sobre els seus fonaments, mentre que la ciutat de Déu es tro-
ba humiliada fins a l’abisme que hi ha sota seu. L’enviat va demanar a la gent 
de la colla: «On aneu i on voleu fixar el vostre estatge? A Jerusalem, Hebron, 
Safed o Tiberíades? I els va dir els mèrits de totes les ciutats, i en va lloar el cli-
ma i els llocs sants de cadascuna. El que habita a Safed i és enterrat en el seu 
sòl, atès que es troba en un lloc alt i que té un aire més agradable que el de to-
tes les altres ciutats de la Terra d’Israel, tot seguit la seva ànima vola cap a la 
cova de Macpelà,119 i d’allí passa al Jardí de l’Edèn. I a Safed, on hi ha pau per 
a Israel respecte dels gentils, on fins i tot una dona pot anar sola per la ciutat i 
pel camp, allí hi ha molts d’habitatges i tot es pot comprar bé de preu. La si-
nagoga del sant Ari120 es troba allà i també l’estrada on feia pujar tots els pares 
del món —que la pau sigui damunt d’ells— a llegir la Torà: Aaron, pels sa-
cerdots; Moisès, pels levites; Abraham, el tercer, etc. La gent de Safed, en la 
major part són fills de la Torà, temorosos de Déu i compassius. Hi ha un lloc, 
a dues hores de Safed, anomenat Meron, on hi ha la cova de rabí Ximon bar 
Yohay. Van allà, de totes les ciutats de la Terra d’Israel, tres vegades cada any 
a prosternar-se damunt la seva tomba. Hi passen una nit i un dia estudiant el 
Zohar, durant el mes d’elul,121 a la fi del mes d’adar122 i per Lag ba-ómer. Per 

118. Segons la llei bíblica del levirat, si un home casat mor sense fills, el seu germà s’ha 
de casar amb la vídua, que hi resta lligada fins que no es realitza una cerimònia que desfà aquest 
vincle (Dt 25,5-10).

119. A Hebron, on és enterrat Abraham i els altres patriarques.
120. Rabí Yitshaq Lurya (יִצְחָק לוּרְיָא) (1534-1572), conegut com a ha-Ari ‘el Lleó’, rabí 

i místic de Safed, Galilea, és considerat el pare de la càbala contemporània, coneguda com a 
càbala luriana.

121. En el calendari jueu, sisè mes de l’any religiós i dotzè de l’any civil, que correspon 
a agost-setembre.

122. En el calendari jueu, dotzè mes de l’any religiós i sisè de l’any civil, que correspon 
a febrer-març.



202 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

Lag ba-ómer hi va gent de Damasc, d’Aram-Tsobà123 i d’Egipte, que cremen 
bells mocadors de seda fina dins de barrils d’oli d’oliva; hi fan grans àpats  
i banquets, tot ballant al so de tamborins i fent danses i entonant càntics i  
lloances: és la gran festa de rabí Ximon bar Yohay. Aquest dia la Presència di-
vina ve a adelitar-se amb els justos de l’Assemblea Santa.124

»Per damunt hi ha Hebron, la pols de la qual va ser desitjada pels Patriar-
ques. I ells jeuen a la cova de Macpelà, damunt la qual hi ha un gran edifi- 
ci que va ser construït pel rei David —la pau sigui sobre ell!— i per les culpes 
que hem comès, no es permet a Israel d’entrar a la cova; però hi ha un forat 
petit fora de la porta davant dels sepulcres dels Patriarques i de les Matriar-
ques. Allí s’hi encenen candeles i s’hi fan pregàries. A tocar de la cova de 
Macpelà, a l’exterior, hi ha el sepulcre de Ramban125 —que la seva memòria 
sigui per a benedicció—, que va escriure a la fi del seu llibre La ciència de l’ ho-
me, que anava a cavar un sepulcre per a ell al costat dels Patriarques. Davant 
per davant de la sepultura de Jessè, pare de David, hi ha la tomba d’Otniel, 
fill de Quenaz.126 Més avall d’allà hi ha les coves dels altres justos. Els caps de 
família d’Hebron són homes de valor i de bons costums, entre els quals hi ha 
l’acolliment dels hostes, costum pel qual fou lloat Abraham, el nostre pare, 
que damunt seu sigui la pau. Tota la ciutat és circumdada de vinyes i vergers. 
Allà hi ha les Alzines de Mamre i el bany ritual de Sara, la nostra mare, sobre 
la qual sigui la pau, i la tenda d’Abraham, el nostre pare, sobre el qual sigui la 
pau. Aquesta tenda es troba encerclada amb pedres tallades i a dins un pou, 
també de pedres tallades, i aigua viva brolla de dins del pou, dolça com la mel 
i dolces per a ser begudes. 

»I que n’és de bo, viure a Tiberíades, dita també Requet, en què fins i tot 
els esperits més buits són plens de mèrits pels preceptes complerts, com una 
magrana. Ells són més diligents en tots els afers que els de la resta de les ciu-
tats d’Israel, tal com van dir els nostres mestres —la memòria dels quals ens 
sigui benedicció—: «Que la meva part sigui com la dels qui entren en dissab-
te a Tiberíades…» Les quatre espècies de la festa de les Cabanyelles hi creixen 

123. És Alep, a Síria.
124. Segons la tradició jueva, són els grans savis de l’època de la Mixnà (segle ii dC).
125. Acrònim de Rabí Moixé ben Nahman (1194-1270), nascut a Girona, el més gran 

dels savis jueus catalans. Podeu consultar l’obra del nostre mestre Eduard Feliu, El Llibre de 
la redempció i altres escrits de Mossé ben Nahman de Girona, Barcelona, Ajuntament de Girona 
i Universitat de Barcelona, 1993.

126. Que va ser, segons Jt 3,9, el primer dels «jutges» d’Israel.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 203

en abundància, especialment les branques de palmera, amb què es cobreixen 
les cabanes. I el mar de Galilea, que el Sant Beneït estima més que tots els 
mars, la cenyeix, i el pou de Miriam, dissimulat enmig del mar i que —ja ho 
va revelar el sant Ari, que la seva memòria sigui benedicció— guareix l’àni-
ma. En canvi, les termes de Tiberíades guareixen el cos i són remei per a tota 
mena de mals. En el futur, la resurrecció dels morts començarà a Tiberíades i 
de Tiberíades vindrà la redempció, tal com es diu en el tractat Roix ha-Xanà 
del Talmud, foli trenta-u. Però, qui canviaria amb aquesta ciutat la santedat 
de Jerusalem, lloc del nostre temple, orientada envers la porta dels Cels?»

Capítol 11

Una gran tempesta en mar

Passats uns quants dies va arribar l’hora de salpar el vaixell. Van entrar a la 
nau i amb ells un grup ben nombrós de sefardites d’Istanbul, d’Esmirna i de 
la resta de ciutats del turc, homes i dones i —cal separar degudament— incir-
cumcisos i circumcisos de totes les nacions: més de mil persones, sense comp-
tar els servidors del vaixell i els servidors dels servidors.127 

Van posar els bagatges i es van disposar a la pregària perquè poguessin ar-
ribar en pau a la Terra d’Israel sense ser danyats pel camí per trons ni horrors, 
ni per cap bèstia marina. Després d’haver acabat la pregària es van repartir en 
dos grups: uns que van anar a veure d’on es podia treure aigua dolça i on es 
podia trobar fusta per a coure el menjar, i els altres que van anar a badar pel 
vaixell i a veure la feina dels mariners, que s’havien enfilat al cap de l’arbre i 
recollien les eixàrcies i desplegaven les veles. Els nostres germans sefardites ha-
vien triat un lloc per a ells, havien obert llurs saques tranquiŀlament, havien 
endreçat els seus bagatges i n’havien fet eixir uns llibres bells, relligats amb 
pell vermella i verda i folrats amb paper de colors, com els tapissos pintats en 
els palaus dels reis. Es van asseure, van plegar els peus sota seu i van pregar 
perquè meresquessin de caminar davant del Senyor en la Terra de la Vida i de 
ser sepultats a Jerusalem.

Que n’eren, d’agradables, asseguts així, amb els vestits polits, gestos bells i 
aspecte de prínceps, amb la barba que tocava damunt els llibres, en què lle- 
 

127. Es refereix als mariners i als grumets o mossos de la marineria.



204 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

gien, amb temor, veneració i humilitat, amb pronúncia clara, reflexivament i 
amb alegria, els bells ensenyaments per als qui s’encaminen a la Terra d’Israel. 
Llurs esposes, assegudes davant d’ells, bevent te amb uns canonets pintats a la 
boca, fixats en una fiola rodona de vidre. I quan sentien el nom de Jerusalem 
que sortia dels llavis dels seus marits estenien els palmells davant dels ulls i 
feien eco darrere d’ells amb veu alegre, tot besant-se els capcirons, com si el 
nom de Jerusalem hi fos gravat.

En l’entretant el firmament havia tirat enrere el sol i les aigües s’anaven en-
fosquint. La marineria havia repassat les eixàrcies i els arbres, van encendre els 
fanals i es van asseure a menjar i a beure. Deien versos sobre el vi i sobre les 
dones del mar que fixen llurs ulls en els homes i els prenen l’ànima amb els 
seus cants. Els jueus —cal separar degudament— van dir la pregària del ves-
pre i van refociŀlar llurs ànimes amb diversos aliments, van llegir passatges del 
Càntic dels Càntics i del Zohar sobre la unió perfecta que en el futur el Sant 
Beneït realitzarà amb la congregació d’Israel en el futur que vindrà. Feigue i 
Tsirl, dones coratjoses de la colla, prepararen per a elles i per als seus acompa-
nyants llocs polits i els els van oferir. Es van disposar a dormir i a estirar els 
seus cossos fins que es van llevar per a la Reparació de Mitjanit.128 Les estre-
lles brillaven i s’amagaven i en venien d’altres per estar-se en el seu lloc de 
guàrdia. Els nostres benamats s’alçaren per a la Reparació de Mitjanit mentre 
que els seus germans sefardites aixafaven fesols i coïen cafè, una mena de be-
guda que espavila el cor i fa fugir la son, que no és gaire coneguda en terres de 
Polònia, però que és esmentada en el Xulhan Arukh.129 Es van comportar amb 
benvolença envers els seus germans asquenazites i els van oferir beguda i tam-
bé vi i llibres. En moment de necessitat també parlaven a favor d’ells a la ma-
rineria, ja que els savis sefardites són experts en les llengües de les nacions: 
n’hi ha que en saben setanta, tantes com els membres del sanedrí.

Van passar tres setmanes en pau. Els mariners dominaven el mar i la nau 
feia via tranquiŀlament i els nostres benamats seien i estudiaven l’Escriptura, 
la Mixnà, la Guemarà, i també els llibres que lloen la Terra d’Israel. I rabí Xe-
muel Yossef, fill de rabí Xalom Mordekhay el levita, endolcia les hores amb 
les exceŀlents llegendes que lloen la Terra d’Israel. Com un rei que fa córrer 

128. Pregària que consta d’alguns salms i himnes místics, pròpia de la tradició cabalística 
i hassídica i que expressa la pena per la destrucció del temple de Jerusalem.

129. «Taula parada» (primera edició: 1565) és un gran codi legislatiu del judaisme orto- 
dox. Va ser compilat per rabí Yossef Qaro (יוסף קארו), gran erudit jueu nascut a Toledo.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 205

una cortina a la porta del seu palau, el savi la decanta i hi entra, així rabí Xe-
muel Yossef obria davant seu les portes de Jerusalem, hi entrava amb ells i es-
guardaven el que hi havia a l’interior. Davant d’ells seien els nostres germans 
sefardites, que no són experts en la llengua de la gent de Polònia, i en veure 
l’exultació dels seus germans, els demanaven per què s’alegraven tant; i ells els 
responien en la llengua santa: això i això altre ens ha explicat rabí Xemuel 
Yossef. Ells també es delien per entendre-ho. Aleshores, rabí Xemuel Yossef 
obria la boca i els ho explicava en la llengua santa, com els àngels del servei 
diví, i els contava les lloances de Jerusalem i l’alegria futura de la Presència di-
vina, que s’alegraria amb ells, perquè des del dia de la destrucció del santuari 
no passa dia sense disgust, i el Sant Beneït ha jurat que no entraria a la Jerusa-
lem de dalt fins que Israel no hagi entrat a la Jerusalem de baix. I els nostres 
germans sefardites, en sentir-ho, besaven les seves paraules amb la boca.

Van passar tres setmanes en pau, el vaixell feia camí tranquiŀlament i el sol 
lluïa de dia i la lluna brillava en la nit; el firmament era ple d’estrelles, el mar 
es comportava com de costum i el camí de les ones era com el de qui va a una 
festa. Però en el fons del mar, l’aigua començà a estufar-se i el vent es posà a 
batre contra els arbres de la nau. A la fi, s’alçà una gran tempesta i el vaixell 
anava d’ací d’allà: a vegades cap a la dreta i altres vegades cap a l’esquerra, a 
voltes s’enfonsava cap avall i a voltes s’encimbellava i pujava cap amunt. Les 
ones s’aferrissaven contra ell amb ira i estaven a punt d’engolir-lo amb els pas-
satgers. Tot el mar s’omplí d’escuma, com si s’hagués canviat el Mar Gran en 
el Mar d’Escuma. Benaurat aquell qui en una nit com aquella es posa sota la 
salvaguarda de l’ombra de casa seva i que les parets de la seva llar l’abriguen 
dels quatre vents i el trespol el defensa de les pluges! I ell jeu en el seu llit, ben 
abrigat amb un vestit calentó, i sent els passos del sereno que fa la ronda da-
vant de casa seva, i al matí s’embolcalla amb el taŀlit i se cenyeix les filactèries 
i va a pregar a la sinagoga; esmorza amb tranquiŀlitat i va al mercat on fa trac-
tes amb confiança. Els dies i els anys de la seva vida s’escolen amb honor i 
traspassa amb un bon nom i es mereix de ser enterrat amb els seus pares. 
Aquella nit s’endugué la son dels ulls i llevà el descans del cos. Les coses del 
llit eren salabroses com l’aigua del mar. Sis-centes mil onades us escopien a la 
cara bramulant. On era el riu Strypa on solien immergir-se les vetlles del dis-
sabte dels dies assolellats i on feien la cerimònia de Taxlikh?130 Quants cente-

130. És un ritu que forma part de les celebracions del primer dia d’Any Nou. Taxlikh 
‘tu llançaràs’, primera paraula de Mi 7,19: «Llançaràs al fons del mar tots els nostres pecats.» 



206 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

nars de llegües era lluny el riu Strypa d’ells? Ara eren en el cor del mar i unes 
ones grosses com muntanyes feien pujar la nau fins al firmament, que era dis-
parada com la pedra d’una fona i la marineria perdia l’esma en intentar refor-
çar l’arbre mestre i dominar les aigües.

Tots els viatgers del vaixell es donaven cops a tots els membres amb les 
posts de la nau i cridaven, ploraven i es planyien. Una suor freda i salada sor-
tia de les cares i gotetes de sal degotaven dels cabells, rodolaven i es ficaven a 
la boca. Uns vomitaven la llet materna, a d’altres se’ls rebentaven els budells. 
Que no vingui sobre vosaltres, a tots els qui feu els camins dels mars, un viat-
ge com aquest!

Quan va arribar mitjanit, la tempesta s’enfurià i va malmetre els flancs de 
la nau, i les eixàrcies es van trencar amb un brogit eixordador. Ningú no sen-
tia la veu dels seus companys per causa del bramul de la mar. Un traüt molt 
gran hi havia en aquella hora entre la marineria: un estenia les mans i dema-
nava ajuda a crits, un altre s’estirava els cabells, ningú no podia dominar les 
aigües ni podia comptar amb l’ajuda dels seus companys en aquella hora de 
destret. Cal esmentar per a bé el capità, que estigué dempeus en el seu lloc i 
encoratjava el cor dels mariners perquè no desesperessin de la misericòrdia di-
vina ni defallissin en les seves tasques.

Havien passat uns pocs instants que la nau va ser sondrollada en extrem, 
com si hagués pujat sobre un escull i cuidés rompre’s. Tots els objectes van 
saltar cap amunt i les persones van anar a petar a terra. Quan els nostres  
benamats van veure que es trobaven en un destret van dir: «Quan els nos- 
tres sants mestres, de beneïda memòria, van anar a la Terra d’Israel —rabí 
Nahman de Horodenka i rabí Méndele de Przemyśl, i els altres justos com 
ells— i es van trobar amb un destret com aquest en el mar, rabí Nahman va 
prendre un llibre de la Torà en braços i va dir: “Si el tribunal de dalt el cel ha 
decretat contra nosaltres —Déu nos en guard!— que hem de desaparèixer 
d’aquest món, nosaltres, el tribunal d’aquí baix, acompanyats del Sant Beneït 
i de la seva Presència divina, no acceptem aquesta sentència.” I tots van res-
pondre: “Amén!”» En aquell moment, un mariner va enfilar-se al cap de l’ar-
bre mestre i va dir: «Esguardo amb la meva ullera de llarga vista i veig les viles 
de la Terra d’Israel!» Van dir els nostres benamats: «Aquests justos eren grans 

És una cerimònia popular que realitza simbòlicament el fet de desembarassar-se dels pecats 
comesos —a fi que siguin perdonats per Déu—, que són llançats a l’aigua viva en forma 
d’engrunes de pa.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 207

i dotats d’una gran força: que sigui la voluntat del cel que en virtut dels seus 
mèrits i dels mèrits de la Terra d’Israel siguem salvats d’aquest destret!»

La seva pregària va fer la seva part, la marineria va fer la seva part i el Sant 
Beneït, en la seva beneïda misericòrdia, ho va fer tot. Havien passat sols uns 
instants que ja la ira del príncep del mar s’havia apaivagat i la cara del mar co-
mençava a mudar per a bé. El dia va passar sense més danys. Tampoc la nit no 
va portar mal. La lluna va sortir i brillà i el vaixell començà a fer camí en pau. 
Els malalts van retornar de mica en mica a la salut.

La lluna anava empaŀlidint i ja arribava l’hora de pujar el sol a la seva tale-
ia. Amb el crepuscle matutí les aigües van esdevenir silencioses i una mena de 
vel vermellós es va estendre a la superfície del mar. El vaixell s’estava damunt 
del mar sense esma i una brisa de quietud travessà el campament.

Algú va dir: «Germans, sabeu què us dic? M’assemblo a un a qui ensenyen 
la cambra del tresor d’un rei. Baixen amb ell al soterrani i a ell li fan mal les 
cames, però com que sap a on el porten —a la casa del tresor del rei— està 
content.» Rabí Yossef Meïr va dir: «Qui pot pujar a la muntanya del Senyor? 
Qui pot estar-se en el seu temple sant?»131

Rabí Xemuel Yossef, fill de rabí Xalom Mordekhay el levita, va dir: «En el 
moment que la mar bramulava i estava a punt d’inundar la nau, sabeu què 
meditava? En un fet del sant rabí Xmelke, que els seus mèrits ens protegeixin. 
Una vegada va ser promulgat un decret molt dur contra la gent de la comuni-
tat santa de Nikolsburg, però el rei encara no l’havia signat. Aquell sant savi 
va viatjar a trobar el rei a Viena. Aquell temps, però, era l’època del desglaç, 
quan ningú no podia travessar el riu amb barca. Va dir al seu sant deixeble 
rabí Moixé Leib de Sasiv: «Ves i porta una barca.» Se’n va anar i va portar una 
barca. Es van posar dins la barca enmig del riu i van restar-hi dempeus. 
Aquell sant erudit va recitar el «Cant del Mar»132 i el seu sant deixeble respo-
nia darrere d’ell, fins que van arribar en pau a Viena. En aquell moment la 
gent de Viena van veure que arribaven dos jueus amb barca pel riu, en aquella 
època en què ningú no pot travessar-lo, ni tan sols amb vaixell perquè hi ha 
blocs de gel grossos com muntanyes que es mouen pel riu i topen uns amb al-
tres amb ràbia amb el fragor del tro. L’afer el va sentir el rei. Aleshores va sor-
tir el rei amb els seus ministres i van veure dos jueus dempeus damunt la bar-
ca que recitaven el càntic mentre que blocs de gel grossos com muntanyes 

131. Sl 24,3.
132. Ex 15.



208 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

entretopaven en el riu, però no tocaven la barqueta, sinó que es decantaven i li 
feien lloc perquè pogués passar en pau. Quan aquell just va arribar al rei, 
aquest li va dir: «Ja t’he escoltat, sant home de Déu, i anuŀlo el decret de per-
secucions.»

Va dir rabí Alter el mestre: «Què en dieu, d’aquest fet?» Va respondre rabí 
Alter l’escorxador ritual: «Ai, ai… On trobarem ara una barqueta com aques-
ta?» Va sospirar Feigue: «Nosaltres que viatgem en una gran nau i que no 
anem vers un rei de carn i sang, sinó vers el Rei, Rei de reis, el Sant Beneït  
i no veiem cap senyal favorable.» Va dir Tsirl: «És exactament el que jo dic! 
Viatgem a la Terra d’Israel i no veiem cap senyal d’un miracle.»

Madò Milkà les feu callar i va dir: «Sou unes desagraïdes, vosaltres, dones. 
És que són pocs els miracles que el Sant Beneït ens fa veure? Ens ha posat en 
el cor la inteŀligència d’anar a la Terra d’Israel, ens ha fet travessar en pau per 
la terra ferma, ens ha menat per bon camí sense cap entrebanc ni topada in-
fausta, ens ha apariat un vaixell per poder fer-nos a la mar; ha fet sortir un 
vent dels seus tresors perquè faci moure la nau. I quan el mar s’avalotava sobre 
nosaltres, l’ha fet callar i ha decretat sobre el Príncep del Mar que dominés la 
seva còlera i aquest ha contingut la seva ira i l’aigua ha tornat a estar calmada, 
i entre avui i demà ens farà entrar a la Terra d’Israel. I al capdavall de tot això 
vosaltres dieu que no ens fa veure cap senyal favorable. Oh, Senyor del món! 
Què hauria hagut de dir Hananyà? Quantes tribulacions ha passat, Hananyà? 
Havia anat a peu d’una ciutat a l’altra i d’un país a un altre; els guàrdies de la 
frontera li havien pres els diners, el van despullar i el van deixar nu, va ser 
capturat pels bandits i va oblidar quan era dissabte, va profanar el dia sant i 
va penar durant molts dies sols per poder pujar a la Terra d’Israel, i quan va 
arribar el moment de pujar-hi, el vaixell es va fer a la mar i ell va ser deixat a 
terra.» Va dir rabí Alter el mestre: «És així com cal parlar: com ho ha fet 
Milkà! Per la vostra vida, quan ella parlava jo sentia amb tots els membres del 
meu cos els miracles que han estat fets en nosaltres.»

Quan va ser esmentat Hananyà, llurs cares es van torçar per la tristesa pre-
gona que sentien per ell, desventurat, que ho havia abandonat tot per la Ter- 
ra d’Israel i que quan va arribar el moment de pujar al vaixell per anar a la  
Terra d’Israel, el vaixell va salpar, ell va ser deixat a terra i ningú no sap si és 
viu o si —Déu nos en guard!— és mort. Malgrat la profunda tristesa els ulls 
els brillaven, tal com fa la bona gent quan és esmentada una persona bona: els 
ulls els lluen. 

Va dir Péssah, l’administrador: «Us en recordeu, del farcell d’Hananyà, 
amb què ho traginava tot? Quan arribava l’hora de la pregària, ho feia sortir 



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 209

tot del bolic i se’l lligava al voltant dels malucs. Una vegada li vaig dir:  
“Hananyà, aquest cinturó és per a vós, així no haureu de desembolicar i em-
bolicar, embolicar i desembolicar.” Però no el va acceptar. I què em va dir? Va 
fer: “Cal tractar amb respecte els objectes; fins i tot si en trobeu un de més 
bonic que el d’abans, no l’heu pas d’arraconar.” D’altra banda, també havia 
respost així a Milkà. Pel camí, Milkà li havia donat una saca, i l’endemà se’l 
trobà amb el seu mocador de farcell. Li va dir: “Que no us havia donat una 
saca per a traginar les vostres coses?” Li va fer: “Sí que me la vau donar.” Ella 
digué: “I vós encara feu servir el vostre mocador de farcell.” Ell feu: “És que el 
fet que el mocador no tingui boca m’autoritza a menysprear-lo?”» Rabí Alter 
el mestre va dir: «Ara que el Lloc Sant ens ha donat respir i les aigües del mar 
s’han apaivagat, cal que fem la pregària del matí.»

Després d’haver fet la pregària no van poder tastar res perquè les aigües 
del mar els havien humitejat el menjar. El Sant Beneït va salar el Leviatan133 
per al futur que vindrà i el mar es va omplir de sal. Però, ¿és que cal que una 
persona mengi o begui en el moment en què entre avui i demà entrarà a la 
Terra d’Israel? En efecte, ells ja havien sentit que la nau s’apropava a port. En 
aquell moment llurs cors van oblidar tots els trasbalsos del camí, la penúria de 
queviures a bord del vaixell i la tempesta del mar. Les cames, pesants com les 
pedres, de sobte van esdevenir lleugeres; els ulls, lleganyosos de les llàgrimes, 
lluïen com la llum resplendent.

Tots es van abillar amb els vestits del dissabte i es van engalanar en honor 
de la Terra i van vetllar escrupolosament que en la seva roba no hi restés ni un 
gra de pols de fora de la Terra a fi de poder entrar a la Terra ben purs. Rabí 
Moixé duia penjat al coll un saquet amb pols de la Terra d’Israel, i en el mo-
ment que es pensaven que anaven a entrar a la Terra, va obrir el saquet i en 
tirà la pols al mar. Va dir rabí Moixé: «Els nostres savis, de beneïda memòria, 
han dit que en el futur la Terra d’Israel s’estendrà per tot el món; vet aquí que 
ara jo tiro la pols de la Terra d’Israel al mar perquè en pugi un banc de sorra 
damunt del qual es construirà una gran ciutat de la Terra d’Israel. Tots van 
encetar els cants i accions de gràcies perquè havien merescut d’arribar a prop 
de la Terra d’Israel i van endreçar els seus bagatges i els van lligar amb cordes 
perquè no s’haguessin d’entretenir quan arribés el moment de pujar a la terra 
ferma.

133. Monstre marí que, segons la tradició jueva, servirà d’aliment als justos en el gran 
banquet de la fi dels temps.



210 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

Però encara no havia arribat la taleia de ser en el palau del rei. Quan van 
pujar els mariners al cim de l’arbre mestre per veure on eren, van agusar la 
vista i van veure la figura d’una gran ciutat: no era Jafa, ni Acre, ni Tir, ni 
Sidó, ni cap altra de les ciutats de la Terra d’Israel, sinó la ciutat d’Istanbul. 
En aquell moment els remers van amollar i tots els seus ossos van ser presos 
per un estremiment. Durant tres setmanes i més s’havien esmerçat per arribar 
a la riba de la Terra d’Israel, i a la fi, els vents van agafar el vaixell i el van fer 
retornar a Istanbul. El Sant Beneït havia volgut posar a prova els seus invitats 
per veure si podien resistir a la seva legió, per això havia fet venir contra ells 
un vent de tempesta que els fes tornar al lloc d’on havien sortit. El qui desit-
gés pujar a la Terra d’Israel, restaria en el vaixell, i aquell qui volgués retornar 
a les terres d’Ismael o d’Edom, hi retornaria. Però tots van dir com un sol 
home: certament que hi pujarem! No retornarem pas! El capità va enviar els 
grumets a cercar queviures a la ciutat perquè els aliments del vaixell s’havien 
florit. Els mariners van prendre els rems amb les mans, van pujar a les xalupes 
atrotinades, van entrar a la ciutat per aprovisionar-se de tota mena de coses 
bones del país dels ismaelites i van retornar. El nauxer va fer que pugessin a 
l’arbre mestre i que hissessin les veles. Tot seguit, el Sant Beneït va fer sortir 
un vent dels seus tresors, el va afeblir i li digué: «Tingues cura de no fer mal 
als meus amics dilectes.» La nau salpà amb alegria, com aquell qui avança tot 
dansant.

Un destret no s’alça dues vegades. Beneït el qui els va guiar per un camí de 
veritat per mar, per terra i per mar. Cinc dies i cinc nits va fer camí la nau 
tranquiŀlament i va arribar en pau a les envistes de Jafa. Quan es va alçar la 
columna de l’alba del dia sisè, el darrer dia del viatge, Jafa va pujar del mar 
com la roda del sol que traspunta i puja del riu Dinur134 per iŀluminar el món. 
Jafa és la porta de la ciutat de Déu, per on els exiliats d’Israel entren i pugen 
d’allí a Jerusalem. 

L’alba es posa dempeus i puja i el sol lluu i la calor s’enforteix sobre el vai-
xell. El foc celeste fa pujar les seves punxes ardents. Els mariners s’havien lle-
vat gairebé tota la roba i suaven com ossos. També els jueus —cal separar de-
gudament— s’havien tret les peces exteriors i s’havien llevat el capell i el 
sacsejaven davant la cara, i encara el sol feia bullir de suor i el sol feia bullir la 
suor i assecava els ossos del cos.

134. «Riu de foc», en arameu. Segons la mística jueva, l’ànima, en submergir-se en 
aquest riu, crema tots els vestigis de la consciència material.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 211

Va demanar Léibuix, el carnisser, a rabí Alter l’escorxador ritual mentre 
seien i es ventaven la cara: «Digueu-me, rabí Alter, què és aquest sol?» Li di-
gué: «El Sant Beneït rosteix el Leviatan per al gran banquet dels justos, per 
això fa que el sol abrusi.»

Una dona va dir a la seva companyona: «Què és això que els ulls se m’en-
fosqueixin?» Li va respondre la seva companya: «A mi em sembla que els ulls 
se m’han tornat de vidre. És com si me’ls punxessin amb broquetes escalfades 
al blanc.» Tsirl va dir: «No hi ha pas el sol aquí en el firmament, sinó un forn 
encès.» Ho va sentir rabí Moixé i va dir: «Teniu els ulls enfosquits de la res-
plendor de la Presència divina.» 

Feigue, que havia fet el viatge per l’amor, no tenia pas el cor conforme al 
que veien els seus ulls. On eren les brises agradívoles que es deia que bufaven 
tot el dia entre els jardins plaents i en els vergers de murtres, palmeres, ponce-
mers i muntanyes de bàlsam com en el jardí de l’Edèn? Al capdavall era foc 
de l’infern el que davallava i els abrasava els ossos. Tal vegada la nau —Déu 
nos en guard— havia estat allunyada fins a un desert desolat d’escurçons i es-
corpins i de nou els vindrien al damunt tota mena de calamitats? Les dones bé 
sabien que la Terra d’Israel es trobava desolada i que tota mena de penes esta-
lonen l’home, però allò que els era grat ho recordaven mentre que el que els 
desplaïa ho van oblidar.

Milkà, asseguda davant d’ella, somreia. Feigue digué a Milkà: «Tu te’n 
rius, de mi.» Li respongué Milkà: «No de tu, sinó que em ric de mi mateixa. 
He vist en un somni que vaig tenir a Laskowice un capot llarg, que cobria tot 
el cos, i el volia comprar. I ara, voleu saber què barrino? Què en podria fer, 
ara, d’aquell capot? Doncs, embolcallar-hi el sol perquè no es refredi.» Va dir 
Feigue: «També jo, en el meu somni, seia en el carro i em van mostrar un ves-
tit de pell i algú em va xiuxiuejar: “Baixa a Laskowice: hi ha preparades per a 
tu grans coses!”» Va fer Milkà: «A tu et sembla que Satanàs pretenia el nostre 
bé? Sols volia retardar-nos en el camí.»

El sol era al bell mig del firmament i abrusava el vaixell com una olla po-
sada sobre brases, però aquell qui té l’amor per la Terra d’Israel incrustat en el 
seu cor s’enforteix per la santedat de la Terra, on una llum altíssima emana 
sense cap obstacle, ni tan sols la destrucció.

En aquella hora els nostres benamats van desviar l’atenció dels neguits dels 
camins i de tots els acusadors.135 La cara se’ls inflamava d’una força de volun-

135. Es refereix a l’actuació de Satanàs, que els havia obstaculitzat el camí.



212 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

tat absoluta. Rabí Alter el mestre va estendre les mans i va començar a tambo-
rinar amb els dits sobre el bagul que tenia davant i a cantar: «Els fills del pa-
lau que desitgen veure la resplendor del Petit Rostre [de Déu].» Rabí Alter 
l’escorxador ritual s’hi va afegir: «siguin aquí, en aquesta cadena en què el Rei 
és gravat.»136

El dia encara no se n’havia anat que el vaixell ja havia arribat a la costa de 
Jafa. Des de la nau es va sentir una canonada forta. Van arribar els àrabs des 
de la vila. Els seus vestits eren malmesos, les túniques, curtes i brutes, i sols els 
arribaven fins als genolls amb un cenyidor bast lligat al voltant; les cames des-
cobertes, sense mitjons i sols amb unes plantofes que els cobrien la planta dels 
peus. Parlaven fent fressa, com si es barallessin amb ells mateixos. Ningú no 
entenia la seva llengua. Van pujar a la nau i tot baladrejant engrapaven la gent 
com si fossin captius, els alçaven amb els seus bagatges i els tiraven al bell mig 
dels seus esquifs esbalandrats; exigien una remuneració, que els resultà insufi-
cient i volien pegar els nostres benvolguts, però el Sant Beneït els va salvar de 
llurs mans i els va fer arribar en pau en terra.

Capítol 12

Terra Santa

Quan els nostres benamats van arribar en terra ferma, es van prosternar, van 
besar la pols i van esclatar en sanglots fins que els ulls els brollaven com fonts. 
Els fills que retornen a la casa del pare i la troben assolada, ¿podrien no plo-
rar? Però fins i tot en el moment de la seva aflicció se sentien feliços perquè 
havien merescut poder retornar. Es van agafar de la mà l’un a l’altre i es van 
posar a cantar: «Quina alegria quan em van dir: “Anem a la casa del Senyor!”»137 
I també van entonar: «El Senyor estima més els portals de Sió que totes les vi-
les de Jacob.»138 Els ismaelites s’estaven un tros lluny i se’ls miraven. I així tot 
cantant van anar caminant fins que van arribar a un pati anomenat «l’atri dels 
jueus», on hi havia diverses sales, una per a la pregària pública, en les ocasions 
 

136. Són els dos primers versos d’un poema litúrgic escrit en llengua aramea pel gran 
cabalista rabí Yitshaq Lúria (1534-1572).

137. Sl 122,1.
138. Sl 87,2.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 213

que hi havia el quòrum de deu homes, i dues cambres més, anomenades 
«cambres santes», on hi havia disposats llits per als pelegrins malalts; una era 
per als homes i una altra per a les dones. Encara n’hi havia una altra: la cort 
dels animals, on posaven les cavalleries amb què pujaven a Jerusalem.

Quan una caravana que surt de camí i arriba a lloc, tots els qui han passat 
per un gran perill i n’han sortit estalvis, és ben cert que tenen alegria: tots i 
cadascun estan contents, però si en manca un, de la colla, i ningú no sap si hi 
manca per causa de la vida o per la mort, aleshores, quan senten alegria, l’es-
pant els puja al cor i confon la seva alegria. Així era per a ells: quants de dies 
Hananyà havia penat amb ells, quantes desventures havia hagut de passar i 
sols per poder pujar a la Terra d’Israel! I quan havia arribat el temps de pujar, 
no hi va pujar i ningú no sabia si era viu o era mort. Com podia ser completa 
la seva alegria? Van fer vots de fer per a ell una commemoració a Jerusalem i 
de pregar per ell en els llocs sants.

Ara cal saber què li va passar a Hananyà. Quan els seus companys van 
anar a procurar-se provisions per al camí, ell també se’n va anar amb els altres; 
pel camí se’n va separar per anar a un lloc on havia d’anar, però els altres no 
se’n van adonar. Va tornar al cap d’una hora i no els va trobar. Se’n va anar al 
port i quan va arribar-hi va veure que la seva nau ja havia salpat. Per quants 
afanys s’havia tribulat aquell home a fi de poder pujar a la Terra d’Israel, i 
quan havia arribat el moment de pujar-hi, el vaixell va salpar i el va deixar i ell 
va restar mirant-s’ho sense poder anar amb ells.

Hananyà, que era tan diligent, què va veure per a restar retingut pel camí? 
En el moment que era en el mercat es va trobar amb un gentil. Hananyà va dir 
a aquell gentil: «Tu no ets aquell que em volies fer anar a la Terra d’Israel pel 
camí d’un forat?» Li va respondre: «Sí. Jo soc aquell.» Li va fer: «I què hi fas, 
aquí?» Respongué: «Ni jo mateix ho sé. Cada vegada que em poso les filactè- 
ries de l’arxibandoler que va traspassar, el sento plorar per la seva dona i els seus 
fills, i vet aquí que faig voltes pel món cercant-lo.» Li digué Hananyà: «Que 
visquis cent anys! T’estàs adquirint el món futur. Vinc amb tu.» Van anar a 
una casa. Hananyà va trucar a la finestra. L’amo de la casa va obrir la finestra i 
els va demanar què cercaven. Hananyà va dir: «La dona que ha vingut de 
Khotyn, on és?» L’amo de la casa va respondre: «No ho sé: aquest matí ha sor-
tit amb els seus fills i no ha tornat. Potser ja ha tornat a Khotyn.» Hananyà va 
sospirar i va restar silenciós. L’amo de la casa va dir: «Què hi ha entre tu i 
aquesta dona?» Hananyà li mostrà l’incircumcís i digué: «Aquest gentil pot 
testimoniar on va veure el seu home la darrera vegada.» L’amo de la casa digué: 



214 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

«Fora bo que pogués donar el seu testimoni davant d’un rabí.» Mentre Hananyà 
parlava amb l’amo de la casa, l’incircumcís es va decantar a un racó per posar-
se les filactèries. Entretant va arribar la dona i va xisclar: «Ai! Són les filactèries 
del meu home!» L’incircumcís va dir: «Si el vostre home es deia Zuixa, aquestes 
són les seves filactèries.» Tot seguit li retornà les filactèries i li va explicar tot 
l’afer de Zuixa. I això va ser el que va causar que Hananyà es retardés.

Nosaltres tenim moltes històries de salvació, una més bella que la seva 
companya. Així la història d’un home que anava errant pel desert. De sobte, 
compareix un gran ocell que el fa pujar sobre les ales i el porta volant a casa 
seva en una hora, per un camí d’uns quants anys. Però cap ocell no va anar 
vers Hananyà. Més gran que aquest va ser el mantell del rei Salomó —que so-
bre ell sigui la pau—, sobre el qual s’asseia i el vent el portava i esmorzava a 
Damasc i sopava a Mèdia, i una és a l’orient i l’altra a l’occident. Però aital 
mantell va ser ocultat el dia que va morir el rei Salomó —que sobre ell sigui la 
pau— i ningú no sap on va ser amagat. Però, fins i tot si Hananyà l’hagués 
trobat, no n’hagués pogut fer res perquè cap criatura del món sap asseure-s’hi 
al damunt, llevat de Salomó i els seus quatre ministres: un ministre dels fills 
de l’home, un ministre dels dimonis, un ministre de les bèsties i un ministre 
dels ocells. En la generació que ens precedí també es van fer miracles sobre les 
aigües, com el miracle de l’insigne sant rabí Xmelke de Nikolsburg i el seu 
deixeble, el sant rabí Moixé Leib de Sasów, que van travessar el Danubi en 
una barca en l’hora del perill. Però, on es pot agafar ara una barca com aques-
ta? Quan Hananyà va veure que la seva pena era tan greu, alçà els ulls cap 
amunt i va dir: «Senyor del món, sols em puc sostenir damunt la teva immen-
sa misericòrdia.» El Sant Beneït li donà un consell en el seu cor: que estengués 
el seu mocador sobre el mar i que s’hi assegués al damunt. Ell va desplegar el 
seu mocador damunt de la superfície del mar i s’hi assegué. Tot seguit d’haver 
estès el mocador damunt del mar, se l’emportà fins que va arribar a la Terra 
d’Israel. I no sols això, sinó que hi va arribar abans que els seus companys, 
que s’havien retardat a Istanbul tot esperant un vaixell, i quan hi van haver 
entrat, el mar va bramular i van passar una greu tribulació, mentre que ell ha-
via pogut traspassar el mar sa i estalvi.

I ara retornem a la resta dels nostres benamats. En resum, van arribar al 
mar de Jafa. Aquesta mar de Jafa que tresoreja riqueses per als justos, per  
al futur que vindrà, perquè tots els vaixells que han naufragat en el Mar Gran 
amb els cofres de plata i or, pedres precioses i perles, vidres i objectes desitja-
bles, el Mar Gran els vomitarà a Jafa i, en el futur, el Rei Messies els repartirà 



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 215

entre tots els justos, a cadascun d’ells la seva part, en el futur que vindrà. Van 
baixar del vaixell i van pujar a l’esquif esbalandrat dels àrabs. Els mariners 
van agafar els rems i es van posar a cridar: «eió!, eià!» I van dominar la mar i 
s’hi van obrir un camí que va menar l’esquif entre seques i esculls que eren allí 
des dels sis dies de la Creació, perquè totes les ones dels mars i dels rius, quan 
surten a fer camí, van a prosternar-se al principi davant la mar de la Terra 
d’Israel, i si no fos pels esculls del mar que en mitiguen l’empenta, cap vaixell 
no hauria pogut arribar a Jafa per causa de l’onatge. Havent sortit en pau del 
mar i dels esculls del mar, van rebre els seus bagatges estalvis i van pujar a la 
terra ferma, a Jafa s’obre la porta de la ciutat de Déu. Es van tirar a terra i be-
saren la pols; van plorar per la destrucció del país i es van alegrar d’haver me-
rescut arribar aquí. Van venir dos administradors i els van conduir a l’atri dels 
jueus que feia d’alberg per a la diàspora d’Israel. L’atri, encerclat per una mu-
ralla, tenia plantats uns arbres bonics i hi havia un pou d’aigua al mig. Es van 
disposar a pregar segons la manera del seu país i feren retornar les seves àni-
mes de les fatigues del camí. Van restar retinguts fins que els van trobar at-
zembles per al viatge a Jerusalem. Van partir feliçment en el dia que l’Escrip-
tura diu que és bo dues vegades139 i van viatjar fins que va declinar el dia i 
l’aire va refrescar. Van baixar dels ases i van obrir les saques: en van treure els 
coixins i les flassades i s’hi van embolcallar, però encara tenien fred. Van tor-
nar a muntar els ases, van viatjar de nou i van arribar a un lloc que es diu 
Ramla. És la ciutat de Gat, que David va conquerir de les mans dels filisteus. 
Van desmuntar dels ases i van fer allí parada, desplegaren els sacs i hi van jeu-
re tota la nit, fins que es va alçar la columna de l’alba. Quan es va descloure 
l’albada, van pregar i van menjar el mos del matí, van muntar damunt els ases 
i van reprendre el viatge. Van arribar amb la fosca a una cisterna d’aigua. Van 
descavalcar dels ases i es van posar sobre els sacs i van jeure fins que es va al-
çar la columna de l’alba. Quan es va descloure l’albada, van pregar i van men-
jar el mos del matí, van muntar damunt els ases i van reprendre el viatge fins 
que van arribar a un lloc que es diu Motsa. Des d’allí es portaven les branques 
de salze per a l’altar, tal com llegim en la Mixnà: «Hi havia un lloc a sota de 
Jerusalem anomenat Motsa; s’hi baixava per aplegar-hi branques tendres  
de salze que es portaven i es posaven dretes als costats de l’altar.» I encara ara 
s’hi troben salzes. Van fer-hi parada i hi van passar la nit. Tots aquests camins 

139. El dimarts és l’únic dia de la Creació (Gn 1,9-13) en què es diu «Déu veié que era 
bo» dues vegades.



216 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

són deserts per causa dels bandits i ni tan sols els mateixos ismaelites hi poden 
passar si no és que van en una caravana. Per la compassió del Nom sant sobre 
els nostres benamats, no els va succeir cap contratemps pel camí, llevat d’una 
o dues vegades que els van caure les saques de la gropa de l’ase. Muntanyes al-
tes i imponents s’encadenen allà al llarg de tot el camí; tota mena de núvols les 
embolcallen: blaus i porpres, resplendor i claredat, per causa de l’esplendor de 
les flors i de les pedres precioses del jardí de l’Edèn. Una hora rere l’altra, una 
llum nova es renovella damunt d’ells, i aquesta llum no és pas com aque-
lla llum. I flaires magnífiques s’escampen amb tota mena d’aromes. Les forta-
leses i els palaus, que eren l’ornament del país per la seva bellesa, resten allí en 
ruïnes, i no hi ha allí cap lloc habitat, llevat de les tendes de beduïns deixades 
entre les muntanyes. Les cabres davallen pels turons i la base de la seva ali-
mentació són esbarzers i cards, recordats en l’Escriptura. Uns homes mig nus 
viuen allà: sols porten al damunt una túnica, un cenyidor i un mocador ne-
gre, que els envolta el cap lligat amb un cordó de llana. Deus d’aigua bona i 
torrents es belluguen per la vall i la muntanya, i tenen el sabor del jardí de 
l’Edèn. Els nostres benamats en van beure, s’hi van netejar les mans abans  
de la pregària, s’hi van rentar els ulls de les llàgrimes vessades per la destruc-
ció del país, s’hi van purificar les mans en honor de la Ciutat. Així ho van fer 
durant tres dies fins que va arribar la vigília del dissabte i va aparèixer la Ciu-
tat Santa, delícia de tota la terra. Tot seguit van descavalcar dels seus ases,  
es van esquinçar els vestits amb grans sanglots i van continuar a peu fins 
que van arribar a les portes de Jerusalem. Van besar les pedres de la muralla i 
es van fer un altre esquinç en el vestit pel santuari. Que sigui la seva voluntat 
que sigui reconstruït prompte en els nostres dies. Amén.

Capítol 13

Hom es troba a Jerusalem

Encara no havia passat una hora que ja s’havia escampat per la ciutat la nova 
de la seva arribada. Tot Jerusalem va sortir a trobar-los, els hassids i els 
«separats»,140 tots els van desitjar pau i compartiren amb ells la seva gran ale- 
 

140. Grup fundat a Jerusalem pels deixebles de rabí Eliyyahu ben Xelomó Zalman, gaó 
de Vilna (Vílnius) a principi del segle xix. Eren els adversaris dels hassids.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 217

gria, els honoraren amb tota mena d’honors i els digueren: «Feliços vosaltres 
que heu vingut aquí sense tenir por ni pel vostre cos ni pels vostres diners i 
heu obrat per les vostres ànimes! Heu merescut de trobar-vos en el palau del 
rei, el Rei dels reis, el Sant Beneït!» El gran rabí dels hassids, el cap dels savis 
sefardites de la Ciutat Santa, manifestà el seu gran afecte pels homes vinguts 
de Turquia, fent-los anar a la seva casa d’estudi on cada dia i cada nit es fan 
belles pregàries cabalístiques per a la restauració còsmica. Ho van fer durant 
quatre setmanes, en correspondència amb els quatre temps de l’home: una 
setmana és la setmana del naixement, en què el nadó va creient i encara no ha 
completat tota la seva substància, per això la cort celestial no el castiga fins 
que no ha fet vint anys; una setmana en correspondència amb els dies de la 
joventut, fins als quaranta anys, que són els anys més selectes de la persona, 
en què la força de la persona creix; una setmana és la setmana de la vellesa, en 
què es va debilitant; i una setmana en correspondència amb els dies de l’an
cianitat, en què s’acaben els seus dies i els seus anys fins que traspassa i mor. 
Però els morts de la Terra d’Israel no són anomenats morts, sinó que s’estan 
sota el Tron de la Glòria i es complauen en la llum del Messies i contemplen 
les bondats d’Israel i tots els béns que, en el futur, el Sant Beneït farà a Israel. 
I les vegades que el dia s’enfosqueix, no s’espanten ni criden perquè saben que 
tot això no és res més que núvols que surten per carregar Israel i fer-lo venir a 
Jerusalem, tal com expliquen els nostres mestres que, en el futur, Jerusalem 
serà com la Terra d’Israel i la Terra d’Israel com tot el món sencer, i els núvols 
carregaran els fills d’Israel des dels confins del món i els faran venir a Jerusa-
lem, per això el profeta els lloa: «Qui són aquests que volen com núvols?»141 I 
cada dissabte entren a la casa d’estudi del cel i aprenen la secció setmanal del 
Pentateuc de la boca d’Adam, de la boca d’Henoc, de la boca de Noè, de la 
boca de Sem i d’Éber, de la boca de Melquisedec, de la boca d’Abraham, Isa-
ac i Jacob, de la boca de Moisès i Aaron i dels setanta ancians, llevat de la nar-
ració de la Creació fins a la fi de «i així van quedar acabats»142 i de la fi del ver-
set «reuniu-vos»143 en la secció intitulada «Jacob visqué»144 que l’aprenen de la 
boca del Poder. I a la pregària de la tarda del dissabte, hi venen tots els profe-
tes a ensenyar-los les lectures dels llibres profètics que es llegeixen després de 

141. Is 60,8.
142. Gn 2,1.
143. Gn 49,1.
144. Gn 47,28.



218 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

la secció de la Torà, i rabí Abraham Eben Ezra —que la seva memòria ens si-
gui benedicció— els explica els passatges més difícils, perquè els profetes pro-
fetitzaven, però no sabien què profetitzaven. De tots els seus comentaris, el 
més cèlebre és el comentari a «Va comprar una parceŀla de camp on havia 
plantat la seva tenda».145 Una «parceŀla de camp» és «una part en un camp», 
que ens fa conèixer que hi ha una gran virtut a la Terra d’Israel i que aquell 
qui en té una part és considerat una part en el món futur.

Ara retornem, tornem ara als nostres benamats. Fent-ho curt, la comunitat 
dels sants de Jerusalem els van rebre amb tota mena d’honors i no es van 
moure de les seves manifestacions d’afecte fins que se’ls van emportar a casa 
seva i els van portar menjar i beguda i els van apariar llits de coixins i edre-
dons. Així van poder retornar les seves ànimes i enfortir els seus ossos fins que 
va arribar el migdia i van entrar als banys per purificar-se en honor del dissab-
te i en honor de la ciutat. Els banys de Jerusalem són els més celebrats de tots 
els banys. Tenen cases interiors i cases exteriors. En les exteriors hom es des-
pulla dels vestits i en les interiors hom es banya nu. Hi ha una sala on els ser-
vents freguen els qui s’han banyat, després del bany. Allí hi ha una estufa a 
sota terra que s’alimenta amb buines de bestiar i amb deixalles. Totes les es-
tances són calentes: unes calentes i altres més calentes; hi ha cisternes d’aigua 
i el micvé —la piscina dels banys—, que no és ni calenta ni freda, sinó tèbia. 
Qui va al bany dona dues monedes al banyador i una moneda al servent i rep 
un llençol per mor del pudor. Aleshores baixen, s’immergeixen, pugen, suen i 
passen a la sala dels massatges, on el massatgista els frega i els neteja. Alesho-
res baixen, s’immergeixen, pugen, s’eixuguen, es posen vestits blancs i en sur-
ten com si fossin criatures noves. En sortir donen una moneda al servent i ell 
els diu: «A la vostra salut!» Van retornar a les cases, es posaren els vestits del 
dissabte i van anar al Mur Occidental.146

El Mur Occidental és la resta del nostre dilecte santuari dels dies d’abans, 
que el Sant Beneït ha fet que restés per a nosaltres, en la seva gran misericòr-
dia. D’alçària fa dotze vegades l’alçada d’un home, en correspondència amb 
les dotze tribus d’Israel, a fi que cadascú d’Israel pugui sentir compassió se-
gons la seva alçada i tribu. És construït amb grans carreus: cada pedra fa cinc 
colzades o sis colzades, i com aquells no n’hi ha en cap altre edifici del món. 

145. Gn 33,19. 
146. Més conegut amb el nom de Mur de les Lamentacions o dels Planys.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 219

Estan coŀlocades sense argila ni argamassa entre si, i no obstant això formen 
com una unitat, com ara l’assemblea d’Israel, que ni tan sols té un govern que 
l’uneixi, i malgrat tot és una sola peça en el món. Davant del mur i també en 
els extrems hi ha patis dels àrabs, on aquests seuen amb les seves bèsties, però 
no distreuen pas Israel de les seves pregàries. Els nostres estimats germans es 
van prosternar i es van agenollar, es van llevar les sabates i es van rentar les 
mans i van avançar amb el cap cot fins que van arribar al mur. Van besar tot 
sanglotant totes i cadascuna de les pedres. Van obrir els seus llibres de pregà-
ries i van recitar el Càntic dels Càntics, amb una gran excitació que enardia 
llurs ànimes de verset en verset, més i més. Rabí Moixé recolzà el cap en el 
mur i recordà que es trobava en un lloc d’on la Divina Presència no s’ha mo-
gut mai. Va començar aleshores a llegir el Càntic dels Càntics amb una exal-
tació tremenda i amb la cantarella amb què el llegia rabí Guerxom, el seu ger-
mà —que sobre d’ell sigui la pau— en el moment de la sortida de la seva 
ànima, fins que va arribar al verset: «El rei m’introdueix a les seves estances»,147 
en què rabí Guerxom, el seu germà, es va allunyar d’aquest món. Però encara 
no havia arribat a la fi d’aquest verset que ja havia entrat en ell l’alegria de la 
Terra d’Israel i amb ells hi havia entrat una vitalitat nova. 

Després del Càntic dels Càntics van recitar uns quants salms i van fer la 
pregària de la tarda. També van fer una pregària pels seus germans de la diàs-
pora i per Hananyà, que havia desaparegut. Havien plorat molt per ell en el 
mar i havien sanglotat molt per ell en terra ferma, però totes aquelles llàgri-
mes havien estat com una gota en el mar en comparació amb les llàgrimes que 
van vessar per ell en el Mur Occidental, quan van sentir la santedat del lloc, i 
aquell home no era allí. Com la paràbola dels estimats del rei, que van anar a 
trobar el rei perquè el rei els mostrés els seus tresors. Quan es troben davant 
del rei es recorden que n’hi ha un, que el rei estima especialment, que no ha 
vingut amb ells. Aleshores s’afligeixen per ell perquè no pot veure el que el rei 
els mostra. Tot i que aquest havia donat la seva ànima en el camí, més que 
qualsevol altre d’ells, i certament que el rei n’hauria tingut satisfacció. Hana-
nyà hauria merescut de ser allà amb ells, al cap, però a la fi era ben lluny de 
tot bé.

Finalment van rebre l’entrada del dissabte amb cants i aclamacions i van re- 
tornar a casa seva. Van dir la fórmula de santificació, van partir el pa, van 
menjar l’àpat del dissabte i van fer entrar la santedat del dissabte en els seus 

147. Ct 1,4.



220 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

membres. Alguns dels notables de Jerusalem van anar a casa seva com si fos la 
cerimònia de donar la benvinguda a un fill mascle, ja que tot aquell qui puja a 
la Terra d’Israel s’assembla a un nounat quan rep l’aliança de la Terra. Van 
restar asseguts tota la nit indagant les llegendes sagrades i van entonar càntics 
i lloances fins que va traspuntar el sol i van anar a la sinagoga. 

Quan van arribar a la sinagoga van pregar amb estremiment de cor. Qui 
podrà dir la grandesa superior de la pregària a la Terra d’Israel? I especialment 
a Jerusalem, el lloc del santuari, del qual és escrit: «Hi tindré posats els ulls i 
el cor…»148 Rabí Xelomó pujà a l’estrada dues vegades perquè a Jerusalem els 
sacerdots alcen les mans cada dia i el dia que hi ha una pregària addicional, 
alcen les mans en la pregària matinal i en l’addicional. Rabí Xemuel Yossef, 
fill de rabí Xalom Mordekhay el levita, vessà l’aigua sobre les mans amb una 
gerra d’argent que rabí Moixé havia portat de la casa de rabí Avigdor, el seu 
avi. Rabí Xemuel Yossef feia amb fervor qualsevol manament que li era avi-
nent, i encara més les coses que contenen algun record del santuari. En aque-
lla hora les seves mans s’agitaren de tanta alegria i la gerra va topar amb la ba-
cina i va fer un so com el so dels instruments musicals dels levites. Els 
sacerdots van pujar a l’estrada i es van girar de cara vers el poble, van estendre 
els dits que tenien plegats perquè les benediccions són gravades en aquests; 
van alçar les mans i van dir la benedicció amb una veu que era com la fressa 
de les ales dels querubins en el jardí de l’Edèn. Van allargar les benediccions 
fins que no van acabar amb l’amén d’acció de gràcies en la boca del públic. 
Que n’era, de gran, la joia de rabí Xelomó, i que n’era, de gran, el seu amor en 
l’hora que meresqué de pujar a una estrada de Jerusalem, la Ciutat Santa, i 
beneir Israel amb amor. Realment les benediccions s’empenyien a si mateixes 
per sortir!

A la lectura de la Torà va ser cridat rabí Xelomó, el sacerdot, i després d’ell, 
rabí Xemuel Yossef, el levita, i darrere seu rabí Péssah, el tercer, després rabí 
Yossef Meïr, el quart, tot seguit rabí Alter el mestre, el cinquè, a continuació 
rabí Alter l’escorxador ritual, el sisè, després rabí Yehudà Méndel, el setè, tot 
seguit rabí Moixé, que va ser el lector de la secció dels profetes; Léibuix, el 
carnisser, va tenir l’honor d’alçar la Torà i aquell altre, el nom del qual hem 
oblidat, va tenir el privilegi de cobrir-lo. Van dir les benediccions d’abans i de 
després de la lectura i van pronunciar la benedicció del qui ha escapat d’un 
perill, tal com és prescrit a qui ha entrat en mar i n’ha sortit. El públic va res-

148. 1Re 9,3.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 221

pondre darrere d’ells «amén» i els van beneir a fi que fossin dignes de restar en 
el palau del rei fins que es revelés el Rei Messies, que sigui ben aviat, en els 
nostres dies. Amén.

En aquell moment es va sentir una veu agradable, més exceŀlent que totes 
les altres veus; com la veu que van sentir en mar. Van fixar els ulls i van veure 
que Hananyà era dempeus davant seu. La cara li brillava de goig i la resplen-
dor del rostre era com la resplendor de les ones de la mar quan la lluna hi lluu 
al damunt. Era més alt que abans i duia sabates als peus. Els va donar la pau i 
es va alegrar amb ells amb una gran joia. Els digué: «Fills del Déu vivent, feli-
ços vosaltres que heu arribat fins aquí!» Li respongueren: «I qui t’ha fet pujar 
fins aquí?» Els va dir: «Vaig estendre el meu mocador sobre el mar i m’hi vaig 
asseure al damunt fins que vaig arribar a la Terra d’Israel.» Tot seguit van en-
tendre que aquella figura errant que hi havia en el mar era Hananyà. Alesho-
res van lloar i van donar gràcies a Aquell qui és digne de tota lloança i davant 
del qual tota lloança és com res, que no confon ningú dels qui esperen en Ell, 
tal com es diu: «Jo soc el Senyor i no queden decebuts els qui esperen en mi»,149 
i també diu: «El Senyor és bo per al qui en Ell espera.»150 I ells van proclamar 
a propòsit d’Hananyà: «L’amor del Senyor envolta els qui confien en Ell.»151

Després de la pregària, la comunitat dels sants de Jerusalem va fer una 
gran festa de consagració del vi en honor d’ells, de vi de vinya i d’aiguardent, 
perquè en fa per a si mateix en el temps de la verema, a prop de la festa de les 
Cabanyelles. I de tota la ciutat els enviaren confitura de poncem, de figues i 
de la resta de fruites bones amb què ha estat lloada la Terra d’Israel. I els van 
mostrar tota mena d’afecte, especialment van mostrar el seu afecte a Hana-
nyà, que havia rebut sobre seu l’aliança de les desgràcies i l’aliança de la Terra. 
Van demanar que s’assegués al cap de taula, però ell va ser modest i es va as-
seure en un lloc que era més avall, al costat de la porta. Va dir Hananyà: 
«Quan vindrà el Messies de la nostra justícia, no ens podrem pas empènyer a 
nosaltres mateixos vers Ell; vet aquí que caldrà que Ell em demani i així sabré 
que jo soc una mica important per a Ell, i si no, qui soc jo perquè em facin 
seure al cap de taula?»

Així van seure i van beure de tots els vins i van beneir el que és bo i el que 
fa el bé, i van estudiar la Mixnà: «deu graus de santedat hi ha a la Terra d’Is-

149. Is 49,23.
150. Lm 3,25. 
151. Sl 32,10.



222 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

rael, la més santa de totes les terres.»152 Els van portar una verdura de l’hort 
que tenia gust de carn d’ocell fregida amb greix d’oca. Veniu i mireu que n’és, 
de lloada, la Terra d’Israel: una verdura d’hort, comprada per dos xavos al 
mercat, fregida amb oli de sèsam té un gust que s’assembla al gust de carn 
d’ocell fregida amb oli d’oca. Van recitar la benedicció sobre la vinya i sobre 
els aliments i es van rentar les mans per a l’àpat.

Capítol 14

Veïns de la Presència divina

Després del dissabte van llogar per a ells un pis a prop del Mur Occidental. 
Les finestres s’obrien realment davant del lloc del santuari i així es van fer  
veïns de la Presència divina. Les dones es van comprar vestits de llana blanca i 
menjar i begudes, del millor de la terra i de les seves fruites. Cuinaven i coïen 
el pa, i menaven la casa amb saviesa. No hi mancava res, ni tan sols una gota 
de llet de cabra per a la festa de les Setmanes.

Vivien davant del Senyor en la terra de la vida, a Jerusalem, enmig de la 
Torà, la pregària, obres bones, actes de misericòrdia, l’amor, el temor de Déu i 
la humilitat. La vigília de la neomènia i la resta dels dies de súplica sortien als 
llocs sants i pregaven per elles mateixes i pels seus germans de la diàspora.

Però no totes les hores són iguals. És ben sabut i famós que tot just que ve 
de fora de la Terra a la Terra d’Israel cal que s’abaixi al principi dels graons es-
pirituals tocats al començament perquè l’aire de la Terra d’Israel és un aire 
sant i cal l’absència abans de l’ésser. Però Ell —que sigui beneït— va ser una 
ajuda per a ells i els va donar força per a rebre totes les coses amb humilitat, 
fins que van merèixer una saba nova, la saba de la Terra d’Israel. Cada dia 
eren provats amb diverses proves: menyspreus i insults, pèrdua de diners i pèr-
dua d’ànimes, perquè Jerusalem no és pas com a fora de la Terra: mai cap 
home no ha passat una nit a Jerusalem i ha restat amb culpa en la seva mà, 
perquè el Sant Beneït recapta cada dia el deute d’aquell dia perquè no es mul-
tipliquin els deutes de Jerusalem. Com un jutge que furga i escodrinya els fills 
de l’home a fi que puguin sortir quitis, així mateix actua el Sant Beneït quan 
té els ulls posats en Jerusalem i en puneix els habitants a fi que siguin purifi- 
 

152. Mixnà, tractat Kelim, 1,6.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 223

cats de tot pecat. Péssil, la filla de rabí Xelomó, morí a resultes de la guitza 
d’una mula, i Feigue morí d’un cop rebut d’un ismaelita: resulta que una ve-
gada un aiguader portà aigua a Feigue, però aquell dia havia plogut molt i 
tots els pous havien quedat plens, de manera que no tenia necessitat de la seva 
aigua; aquell li vessà l’odre al damunt, ella es refredà i morí.

Però els nostres benamats ho van acceptar tot amb amor i no es van rebel·
lar contra els turments ni es van enutjar davant la Presència divina i van su-
portar tots els danys i es consolaven dient: «Demà, el Sant Beneït ens rescata-
rà d’ells i ens alliberarà de tots els destrets.» I quan tots els idiotes demanaven: 
«Per què el Sant Beneït no es venja dels malvats de les nacions que es compor-
ten amb els seus fills com si fossin captius?», ells els feien: «Amb la mateixa 
paraula amb què vosaltres ens demaneu nosaltres us respondrem: és la parà-
bola d’un rei contra el fill del qual van venir uns enemics. Va dir el rei: “Per 
què enviar les tropes per venjar-me’n? Vet aquí que tot seguit jo mateix sortiré 
amb el meu exèrcit, els expulsaré i els jutjaré perquè han afligit el meu fill i jo 
faré retornar el meu fill a casa meva amb alegria i gran glòria.”»

Totes les penes són dures, però la més dura de totes és l’estretor en la sub-
sistència, perquè quan una persona va a parar a les mans de la pobresa, la gana 
el turmenta cada dia: la bossa dels seus diners es forada i la xavalla en surt i 
s’escampa. No havia passat un any que ja van sentir el constrenyiment en els 
mitjans de subsistència, perquè la Terra d’Israel és pura de tota vanitat i no hi 
ha cap porta per al diner, llevat de l’argent que cada persona porta amb ell de 
fora de la Terrra. A la fi, els va caldre anar a rebre els aliments de l’almoina  
de la Ciutat Santa.

En aquesta conjuntura, Léibuix, el carnisser, es va separar del grup i va fi-
xar el pensament a retornar a Buchach. Deia Léibuix: «Heu vist mai un país 
on sols hi ha carn de moltó?» Des del principi de la seva estada Jerusalem li 
havia desagradat: el que ell cercava no ho trobà i el que hi trobà no va com-
plaure el seu cos. Al contrari de rabí Yossef Meïr. Rabí Yossef Meïr volia viure 
a la Terra d’Israel, però no li ho permetien per causa d’un antic decret rabínic 
que no permetia a un home de viure a Jerusalem més d’un any sense esposa.

Però el Sant Beneït, amb allò amb què castiga el qui no és just, fa el bé al 
just. En el vaixell amb què sortí Léibuix cap a fora de la Terra d’Israel va arri-
bar la divorciada de rabí Yossef Meïr. Quan va haver arribat, li envià un desig 
de pau, i tot seguit la portà sota el tàlem nupcial i celebraren el matrimoni. I 
va veure d’ella néixer una generació de justos temorosos del Nom i que esti-
maven el seu Nom. També per a rabí Péssah i Tsirl va ser profitosa la seva es-



224 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

tada i van merèixer tenir una descendència de fills i filles que es van fer dignes 
de pertànyer a la legió del Rei dels reis del món.

Així van viure els nostres germans, els homes de la nostra redempció, amb 
tota la comunitat dels sants de la Ciutat Santa, complint el precepte de residir 
a la Terra d’Israel, fins que els va arribar la fi i van traspassar d’aquest món i 
van retornar les seves ànimes a Aquell a qui l’ànima pertany i van encomanar 
llurs cossos en el si de la seva mare, i van merèixer de ser sebollits en la pols de 
la Terra Santa, a la muntanya de les Oliveres, a Jerusalem, davant del Palau 
del Senyor, en el lloc dels peus del Sant Beneït, fins que es despertaran per a la 
vida eterna en el dia sobre el qual està escrit: «Aquell dia es plantarà dret dalt 
la muntanya de les Oliveres.»153

Però Hananyà va allargar els seus dies i anys i cada any que passava afegia 
força i vigor. Tenia cent anys i era com un de vint en el compliment dels ma-
naments i, en la realització de bones obres, no se li reconeixia cap feblesa ni 
cansament. Moltes exageracions s’expliquen sobre ell, sobre Hananyà, per 
exemple que quan els nostres benamats van arribar a la platja de Jafa es van 
trobar Hananyà que feia eixugar el seu mocador al sol; però la veritat no és 
pas així perquè vet aquí que quan els seus companys encara no havien pujat, 
Hananyà ja era a Jerusalem. També sobre el seu mocador hi ha hagut moltes 
exageracions, com ara que Napoleó, l’emperador, el va veure i se’n va fer un 
estendard que li feia guanyar les seves guerres; però la veritat no és pas així 
perquè vet aquí que quan va morir Hananyà li van cobrir el ulls amb el moca-
dor.

El dia en què va morir Hananyà era la neomènia de nissan.154 Ell s’havia 
cenyit els lloms amb el mocador i es disposava a anar a la sinagoga. De sobte, 
va sentir dolor a les cames. Va dir: «Les cames d’aquest home demanen que no 
les molestin. Pregaré a casa.» Quan va arribar al verset: «Els cels són els cels 
del Senyor, però la terra l’ha donada als fills de l’home»,155 la seva ànima va 
sortir en puresa. Van venir i li van cloure els ulls i els hi van cobrir amb el seu 
mocador. Amb dificultat li van treure el llibre de pregàries de les mans, li van 
purificar el cos i el van portar a la seva tomba.

Molts el van acompanyar al cementiri i molts el van elogiar. N’hi va haver 
que el van lloar per la seva simplicitat i n’hi va haver que el van elogiar per la 

153. Za 14,4.
154. Primer mes de l’any religiós jueu, que correspon normalment a març-abril.
155. Sl 115,16.



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 225

seva innocència, n’hi va haver que el van encomiar per la seva diligència i n’hi 
va haver que en van fer l’elogi pel seu amor a la Terra i n’hi va haver que el van 
elogiar per la seva fe i n’hi va haver que el van elogiar per totes aquestes quali-
tats com si fossin una de sola, perquè tots aquests mèrits bons i rectes han es-
tat lliurats a Israel per ornar el seu món —que Ell sigui beneït—, es trobaven 
tots en Hananyà, que sobre ell sigui la pau.

Els savis i els rabins de Jerusalem desitjaven vivament, de feia temps, que 
fossin escrits els esdeveniments de la seva vida en un llibre, però per causa de 
la duresa del nostre asserviment, la dificultat per a guanyar-se la vida, i les 
controvèrsies, la cosa es va anar ajornant d’un dia a l’altre, d’un any al següent, 
fins que jo em vaig alçar per escriure les aventures d’Hananyà en un llibre, 
que he intitulat En el cor dels mars, en el bon nom d’Hananyà —que sobre ell 
sigui la pau—, que va entrar en el cor dels mars i en va sortir estalvi. No he 
disminuït cap paraula del que he sentit ni he afegit cap paraula al que em deia 
la meva ànima. N’hi ha que llegiran el meu llibre com la persona que llegeix 
un llibre de llegendes i n’hi ha que el llegiran i en trauran profit per a ells ma-
teixos. Per als primers, jo llegeixo: «Una bona paraula porta alegria.»156 Una 
bona paraula alegra l’ànima i la salva de l’angoixa. I per als darrers, jo llegei-
xo: «El qui espera en el Senyor heretarà la terra.»157

S’ha acabat el llibre en el cor dels mars.

Bibliografia

Agnon, Xemuel Yossef. Appena ieri. Trad. d’Elena Loewenthal. Prefaci 
d’Abraham B. Yehoshua. Torí: Einaudi, 2010.

— Au coeur des mers. Traducció de l’hebreu per Emmanuel Moses. París: Ga-
llimard, 2008.

— La dot des fiancées. Trad. de l’hebreu de Michel Landau i Charles Leben. 
París: Les Belles Lettres, 2003.

— En el corazón de los mares. Traducció d’Ángel Sabrido i Martín Escurdia. 
Barcelona: Plaza y Janés, 1967.

— Haḵnasat kalla. Tel-Aviv: Schocken Publishing House, 1952.

156. Pr 12,25.
157. Sl 37,9.



226 Tamid, 18 (2023), p. 141-227	 Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà

Agnon, Xemuel Yossef. Huésped para una noche. Trad. d’Ana María de la  
Fuente. Barcelona: Orbis, 1983.

— In the heart of the seas. Traducció d’I. M. Lask. Nova York: Schocken, 
1947.

— «El mocador». Trad. d’Eduard Feliu i Mabres. El Pont, 38 (desembre 1969), 
p. 30-40.

— Nel cuore dei mari. A cura d’Ariel Rathaus. Milà: Adelphi, 2013.
— Oreaḥ naṭa la-lun. Tel-Aviv: Schocken Publishing House, 1998.
— Sippur pašut. Tel-Aviv: Schocken Publishing House, 1975.
— Tehila. Trad. de l’hebreu d’Emmanuel Moses. Epíleg de Dan Laor. París: 

Gallimard, 2014.
— Tehilla we-ˁod sippurim. Notes de Xulamit Yaqir, Moixe Yaqir, Naftali 

Ginton i Xemuel Gadon. Tel-Aviv: Schocken Publishing House, 1995.
— Temol šilšom. Tel-Aviv: Schocken Publishing House, 1998.
— Una histoire toute simple. Trad. de l’hebreu de M.-R. Leblanc. París: Albin 

Michel, 1980.
Arpaly, Boaz. Masternovel: Five essays on Temol Shilshom by S. Y. Agnon [en 

hebreu]. Tel-Aviv: Ha-Kibuts ha-Meuhad, 1998.
Band, Arnold J. Nostalgia and nightmare: A study in the fiction of S. Y. Agnon. 

Berkeley: University of California Press, 1968.
Baumgarten, Jean. La naissance du hassidisme. París: Albin Michel, 2006.
Ferrer, Joan; Feliu, Francesc; Palmada, Blanca; Serra, Pep. «Tehiŀlà 

-Estudi introductori i traducció de l’he .(ש״י עגנון) de X. Y. Agnon ,(תהלה)
breu». Tamid: Revista Catalana Anual d’Estudis Hebraics, 11 (2015), p. 99-
136.

Fisch, Harold. S. Y. Agnon. Nova York: Frederick Ungar, 1975.
Golomb Hoffman, Anne. Between exile and return: S. Y. Agnon and the dra-

ma of writing. Albany: State University of New York Press, 1991.
Hochman, Baruch. The fiction of S. Y. Agnon. Ithaca: Cornell University 

Press, 1970.
Laor, Dan. S. Y. Agnon: A biography. Tel-Aviv: Schocken Publishing House, 

1998.
Nahman de Bratslav. Contes cabalístics. Edició bilingüe, ed. i trad. de Joan 

Ferrer i Jordi Sidera. Barcelona: Fragmenta, 2016.
«The Nobel Prize in Literature 1966. Shmuel Agnon, Nelly Sachs». En:  

Nobelprize.org. The Official Web Site of the Nobel Price [en línia]. Nobel 
Media AB. <http://www.nobelprize.org/nobel_prizes/literature/laureates/ 
1966/> [Consulta: 14 abril 2016].



Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea	 Tamid, 18 (2023), p. 141-227 227

Oz, Amos. The silence of Heaven: Agnon’s fear of God. Princeton: Princeton 
University Press, 2000.

Patterson, David; Abramson, Glenda (ed.). Tradition and trauma: Studies in 
the fiction of S. J. Agnon. Boulder: Westview Press, 1994.

La saviesa dels pares d’Israel: El tractat Abot de la Misnà. Traducció del text he-
breu i arameu de Joan Ferrer, introducció i notes de Jordi Sidera. Barcelo-
na: Fragmenta, 2010.

Schafer, Barbara. «Jewish Renaissance and Tehiyya — Two that are One?». 
Jewish Studies Quarterly, 10 (2003), p. 320-335.

Shaked, Gershon. Shmuel Yosef Agnon: A revolutionary traditionalist. Nova 
York: New York University Press, 1989.

Sirat, René-Samuel. «Hebraïques, langue & litterature». En: Dictionnaire du 
Judaisme. París: Encyclopaedia Universalis: Albin Michel, 1998, p. 290-
299.

Steinsaltz, Adin (ed.). Le Talmud: L’édition Steinsaltz. Vol. 4: Taanit, 1. 
Trad. de Jean-Jacques Gugenheim i Jacquot Grunewald. Comentari 
d’Adin Steinsaltz (Even Israel). Jerusalem: Fonds Social Juif Unifié; París: 
Éditions Ramsay, 1995.

YIVO = The YIVO Encyclopedia of Jew in Eastern Europe. Yale: Institute for 
Jewish Research: Yale University Press, 2008.

Zagajewski, Adam. Terra del foc. Traducció de Xavier Farré. Barcelona: 
Quaderns Crema, 2004.

Zweig, Stefan. «La curació de Galítsia». En: El món de 1914. Traducció de 
Marc Jiménez Buzzi. Girona: Edicions de la Ela Geminada, 2014, p. 76. 
[Publicat a Neue Freie Presse (Viena) el 30 d’agost de 1915]

— El món d’ahir: Memòries d’un europeu. Barcelona: Quaderns Crema, 2001.





Instruccions resumides per als autors*

1. Idiomes

La llengua de la revista és el català. El Comitè Editorial pot acceptar tam-
bé articles escrits en francès, italià, occità o anglès.

2. Tramesa dels manuscrits

Els manuscrits s’han d’enviar en forma de fitxer informàtic per mitjà del 
programa Open Journal System (OJS) amb què funciona el web de l’Heme-
roteca Científica Catalana (HCC): https://revistes.iec.cat/index.php/tamid. Prè-
viament us heu d’haver registrat com a lector i autor de la revista fent servir 
l’enllaç «Registre» de dalt de les pàgines. Inicieu sessió en el menú de la dreta. 
En la «Pàgina inicial de l’usuari/usuària», feu clic en l’enllaç «Autor».

El treball no pot haver estat publicat anteriorment i ha d’haver estat enviat 
únicament a la revista tamid per a la seva avaluació i publicació. En efectuar 
el pas 1 de la tramesa amb l’OJS, els autors han de marcar els sis quadres de 
verificació de l’apartat «Llista de control de la tramesa» i el quadre de verifica-
ció del final de l’apartat «Avís de drets d’autoria». D’aquesta manera es confir-
ma que el manuscrit compleix els requisits exigits d’originalitat, autoria, drets 
d’autor (llicència Creative Commons), etc.

* Es pot consultar la versió completa d’aquestes instruccions en l’apartat corresponent 
de la versió electrònica de la revista: https://revistes.iec.cat/index.php/tamid/information/authors.

Tamid: Revista Catalana Anual d’Estudis Hebraics, 18 (2023), p. 229-236
ISSN (ed. impresa): 1138-5561 ISSN (ed. electrònica): 2013-4029
https://revistes.iec.cat/index.php/tamid



230 Tamid, 18 (2023), p. 229-236	 Instruccions resumides per als autors

Si l’autor ho desitja, pot suggerir fins a quatre revisors que consideri ade-
quats per a fer l’avaluació del seu treball, així com fins a quatre revisors que 
preferiria que no hi intervinguessin. Aquests suggeriments s’han de fer al fi-
nal del pas 1 de la tramesa, mitjançant el quadre de text «Comentaris per a 
l’editor/a».

3. Estructura dels articles

Els articles han de constar dels elements següents:

a) Títol de l’article, nom i cognom(s) de l’autor o dels autors, número  
d’ORCID, nom de la institució a la qual pertanyen els autors i població.

b) Un resum de cent a dues-centes cinquanta paraules. De quatre a deu pa-
raules clau, que ajudin a la indexació de l’article.

c) Una nota, que després de la indicació inicial «Correspondència:» inclo-
gui: el nom i cognoms d’un dels autors (o de tots si pertanyen a la mateixa 
institució), el nom complet de la institució (p. ex., universitat i departament), 
l’adreça postal completa, preferiblement els números de telèfon i de fax,  
i l’adreça electrònica.

d) Introducció.
e) Cos del treball, convenientment subdividit en apartats i, si convé, suba-

partats. Les referències bibliogràfiques, preferiblement a peu de pàgina amb el 
títol abreujat. També s’admeten inserides entre parèntesis dins el text si es fa 
servir el sistema autor-data (vegeu les «Normes per a la redacció de la biblio-
grafia i les referències bibliogràfiques»:. https://revistes.iec.cat/documents/tamid/
NormesBibliografia.pdf ).

f ) Agraïments i conclusions. 
g) Llista d’abreviatures, si escau.
h) Bibliografia, amb la data de publicació després del cognom de l’autor  

si es fa servir el sistema autor-data (vegeu les «Normes per a la redacció de la 
bibliografia i les referències bibliogràfiques»: https://revistes.iec.cat/documents/ 
tamid/NormesBibliografia.pdf ).

i) Possibles apèndixs. Els apèndixs documentals, amb l’estructura se-
güent: 1) Número correlatiu de document, en negreta. 2) Datació i pobla-
ció, separades per punt i seguit. La data, amb el format «any, mes en lletres, 
dia» (per exemple: «1338, març, 3. Girona»). 3) Regest, en cursiva. 4) Dades 
de l’arxiu, coŀlecció documental, manuscrit, foli, etc. 5) Eventualment, 



Instruccions resumides per als autors	 Tamid, 18 (2023), p. 229-236 231

transcripció del document i aparat crític. La transcripció s’ha de fer segons 
els criteris indicats en les «Normes generals d’estil per a les publicacions  
de la SCEHB»: https://revistes.iec.cat/documents/tamid/NormesGralsEstil_
SCEHB.pdf.

j) Possibles iŀlustracions, que poden inserir-se en el text o no; però que, en 
tot cas, s’han de presentar també en un fitxer informàtic separat. Han de ser 
preferiblement en un format obert, que es pugui manipular (p. ex., Excel per 
a gràfics, TIF o JPG per a fotografies). Cal presentar una llista amb els peus 
de les iŀlustracions.

4. Recensions

Les recensions han de començar amb la fitxa bibliogràfica completa del 
volum que es ressenya, segons el model següent:

André Gagné; Jean-François Racine (ed.). En marge du canon: Études sur les 
écrits apocryphes juifs et chrétiens. París: Cerf, 2012. 289 p.; 23,5 cm. ISBN 978-2-
204-09609-6. (L’Écriture de la Bible; 2)

Després de la fitxa bibliogràfica, el cos de la recensió ha d’anar distribuït en 
diversos paràgrafs que presentin el contingut del volum i, preferentment, en fa-
cin també una avaluació.

Al final hi han de constar, en tres línies seguides, justificades a la dreta, el 
nom i cognom(s) de l’autor de la recensió, en versaleta; la institució acadèmica 
a la qual pertany, en rodona, i l’adreça de correu electrònic, en cursiva.

5. Procés editorial

El Comitè Editorial acusarà als autors recepció dels articles quan li ar-
ribin. Seguidament, considerarà la publicació del treball després d’una 
primera valoració editorial consistent a comprovar: a) l’adequació a l’àm-
bit temàtic i l’interès de l’article en funció dels criteris editorials de la re-
vista, i b) el compliment dels requisits de presentació formal exigits per la 
revista.

Un cop l’article s’hagi considerat apte perquè sigui publicat, serà enviat a 
avaluar per dos o més revisors experts, externs a l’entitat editora o del Consell 
Assessor, de manera confidencial i anònima (procediment doblement cec). En 



232 Tamid, 18 (2023), p. 229-236	 Instruccions resumides per als autors

cas de judicis dispars entre els dos avaluadors, el treball es remetrà a un tercer 
avaluador.

La selecció dels revisors és competència dels editors de la revista, que tin-
dran en compte els seus mèrits acadèmics i científics i l’experiència professio-
nal, i que podran proposar especialistes tant d’origen nacional com interna
cional. Entre els revisors hi poden figurar ocasionalment membres del Consell 
Assessor.

El Comitè Editorial es reserva els drets d’acceptar o rebutjar els articles a 
partir dels informes externs, així com d’introduir-hi modificacions d’estil, 
amb el compromís de respectar-ne el contingut original.

Una vegada finalitzat el procés d’avaluació, s’enviarà a l’autor principal la 
notificació d’acceptació o rebuig de la publicació del seu treball a la revista.

Cada tres anys s’inclourà al final del volum anual de tamid una llista dels 
revisors que han intervingut en l’avaluació dels articles publicats al llarg  
dels tres volums; aquesta llista també es penjarà al web principal de la revista: 
https://revistes.iec.cat/index.php/tamid, apartat «Quant a», subapartat «Políti-
ques».

6. Difusió

Amb l’objectiu d’afavorir la difusió i l’intercanvi global de coneixement,  
la revista tamid, sense haver d’esperar l’edició en paper, proporciona accés 
lliure immediat als seus continguts digitals per mitjà de l’URL https://revistes. 
iec.cat/index.php/tamid. 

7. Sistemes d’indexació

La revista està indexada en les bases de dades següents:
a) Amb el text complet dels articles:
— Hemeroteca Científica Catalana: https://revistes.iec.cat/index.php/tamid
— Portal de Publicacions de l’Institut d’Estudis Catalans: https://publicacions. 

iec.cat
— RACO, Revistes Catalanes amb Accés Obert: https://www.raco.cat
— Dialnet (sumaris i enllaços al text complet): https://dialnet.unirioja.es/ 

revistas



Instruccions resumides per als autors	 Tamid, 18 (2023), p. 229-236 233

— MLA International Bibliography with full text: https://www.ebsco.com/
products/research-databases/mla-international-bibliography-full-text.

b) Amb cada un dels articles indexats:
— ATLA Religion Database: https://www.atla.com/products/catalog/Pages/ 

rdb-db.aspx
— MLA – Modern Language Association Database: https://assets.cengage. 

com/gale/tlist/mla_bib.xls
— RAMBI, The Index of Articles on Jewish Studies: https://web.nli.org.il/

sites/NLI/English/infochannels/Catalogs/bibliographic-databases/rambi/Pages/
rambi.aspx

— Ri-Opac: Literature Database for the Middle Ages: https://opac.regesta-
imperii.de/lang_en/anzeige.php?zeitschrift=Tamid&pk=318118.

c) Amb l’avaluació (amb la fitxa bibliogràfica completa o sense):
— CARHUS Plus+ 2018: https://agaur.gencat.cat/ca/avaluacio/carhus/carhus- 

plus-2018/. Grup D
— CIRC, Clasificación Integrada de Revistas Científicas: https://www. 

clasificacioncirc.es/. 2022. Grups C i D
— MIAR, Matriu d’Informació per a l’Avaluació de Revistes: https://miar.

ub.edu/. ICDS 2021: 6,4; 2022: c0+m1+e2+x5
— Latindex: https://www.latindex.unam.mx. 2018. Versió electrònica: 30 ca- 

racterístiques complertes de 38; versió impresa: 33 característiques complertes 
de 33.

d ) Només amb la fitxa bibliogràfica de la revista:
— BDDOC-CSIC, bases de datos bibliográficas del CSIC: https://bddoc.

csic.es:8080
— Dulcinea, Copyrights and conditions of self-archiving of Spanish sci-

entific journals: https://www.accesoabierto.net/dulcinea
— ERIH PLUS: https://dbh.nsd.uib.no/publiseringskanaler/erihplus/index
— ExLibris. The bridge of knowledge (The National Library of Israel): 

https://web.nli.org.il/sites/NLI/English/infochannels/databases/Pages/a_z.aspx
— SHERPA/ROMEO: https://www.sherpa.ac.uk/romeo/issn/1138-5561
— Uhlrich’s. Global Series Directory: https://ulrichsweb.serialssolutions.

com/login
— Union List of Serials, Israel: https://libnet.ac.il/~libnet/uls/ulsinfo.htm.



234 Tamid, 18 (2023), p. 229-236	 Instruccions resumides per als autors

8. Normes d’estil

Si escriviu amb el programa Microsoft Word, convé que feu servir les plan-
tilles que podeu descarregar del web de la Societat Catalana d’Estudis  
Hebraics (https://scehb.iec.cat/), apartat «Publicacions», pàgina de la «Revista 
Tamid», enllaç del final de la pàgina (https://scehb.iec.cat/publicacions/revista 
-tamid/plantilles/).

El format de l’arxiu informàtic ha de ser preferentment: Microsoft Word 
en qualsevol de les seves versions, WordPerfect en qualsevol de les seves ver
sions (solament si no feu servir caràcters de transcripció o d’alfabets diferents 
del llatí) o bé rich text format per a Windows. Consulteu al Comitè Editorial 
la possibilitat d’utilitzar qualsevol altre format. Si no feu servir les plantilles 
indicades, escriviu amb espai interlineal 1,5 i lletra Times New Roman de  
12 punts (en una de les últimes versions si necessiteu caràcters especials per a 
transcripció; si tot i això us falten alguns caràcters especials, poseu-vos en 
contacte amb els editors de la revista: scehb@iec.cat). Per a l’hebreu podeu fer 
servir la mateixa família de lletra Times New Roman o bé la família SBL He-
brew (la segona és necessària quan hi ha accents o quan la Times New Roman 
no presenta correctament la vocalització). Desactiveu la partició de mots a fi-
nal de ratlla. Fixeu els marges superior i inferior en 2,5 cm i els marges es-
querre i dret en 3 cm.

Trobareu la resta de les normes d’estil en la versió electrònica de la revis- 
ta: https://revistes.iec.cat/index.php/tamid/information/authors. Concretament, 
aquestes normes són:

1. «Normes generals d’estil per a les publicacions de la SCEHB»: https://
revistes.iec.cat/documents/tamid/NormesGralsEstil_SCEHB.pdf

2. «Normes per a la redacció de la bibliografia i les referències bibliogràfi-
ques»: https://revistes.iec.cat/documents/tamid/NormesBibliografia.pdf

3. «Abreviacions o símbols dels llibres de la Bíblia i manera d’indicar  
les referències bíbliques»: https://revistes.iec.cat/documents/tamid/Abreviacions 
LlibresBiblics.pdf

4. «Noms dels ordres i tractats de la Mixnà i el Talmud»: https://revistes.
iec.cat/documents/tamid/AbreviacionsLlibresBiblics.pdf

5. «Proposta de transcripció de l’hebreu en textos escrits en català»: https://
scehb.iec.cat/publicacions/normes-de-transcripcio-de-lhebreu.



9. Drets d’autor i responsabilitats

La propietat inteŀlectual dels articles és dels respectius autors. 
Els autors, en el moment de lliurar els articles a la revista tamid per a sol- 

licitar-ne la publicació, accepten els termes següents:
Els autors cedeixen a la SCEH (filial de l’Institut d’Estudis Catalans) els 

drets de reproducció, comunicació pública (incloent-hi la comunicació a tra-
vés de les xarxes socials) i distribució dels articles presentats per a ser publicats 
a la revista tamid, en qualsevol forma i suport, i per qualsevol mitjà, incloses 
les plataformes digitals. El Comitè Editorial es reserva els drets d’acceptar o 
de refusar els treballs presentats i, igualment, es reserva el dret de fer qualse-
vol modificació editorial que consideri convenient. De ser acceptada pels au-
tors, aquests hauran de lliurar l’article amb els canvis suggerits.

Els autors responen davant la SCEH de l’autoria i l’originalitat dels articles 
presentats. És a dir, els autors garanteixen que els articles lliurats no contenen 
fragments d’obres d’altres autors, ni fragments de treballs propis publicats an-
teriorment; que el contingut dels articles és inèdit, i que no s’infringeixen els 
drets d’autor de tercers. Els autors accepten aquesta responsabilitat i s’obli-
guen a deixar indemne la SCEH de qualsevol dany i perjudici originats per 
l’incompliment de la seva obligació. Així mateix, han de deixar constància en 
els articles que enviïn a la revista de les responsabilitats derivades del contin-
gut dels articles.

És responsabilitat dels autors l’obtenció dels permisos per a la reproducció 
sense restriccions de tot el material gràfic inclòs en els articles, així com ga-
rantir que les imatges i els vídeos, etc., han estat realitzats amb el consenti-
ment de les persones que hi apareixen, i que el material que pertany a tercers 
està clarament identificat i reconegut dins del text. Així mateix, els autors han 
d’entregar els consentiments i les autoritzacions corresponents a la SCEH en 
lliurar els articles.

La SCEH està exempta de tota responsabilitat derivada de l’eventual vul-
neració de drets de propietat inteŀlectual per part dels autors. En tot cas, es 
compromet a publicar les correccions, els aclariments, les retraccions i les dis-
culpes si escau.

Els continguts publicats a la revista estan subjectes —llevat que s’indiqui el 
contrari en el text o en el material gràfic— a una llicència Reconeixement - No 
comercial - Sense obres derivades 3.0 Espanya (by-nc-nd) de Creative Com-
mons, el text complet de la qual es pot consultar a https://creativecommons. 
 

Instruccions resumides per als autors	 Tamid, 18 (2023), p. 229-236 235



org/licenses/by-nc-nd/3.0/es/deed.ca. Així doncs, s’autoritza el públic en general 
a reproduir, distribuir i comunicar l’obra sempre que se’n reconegui l’autoria i 
l’entitat que la publica i no se’n faci un ús comercial ni cap obra derivada.

La revista no es fa responsable de les idees i opinions exposades pels autors 
dels articles publicats.

10. Protecció de dades personals

L’Institut d’Estudis Catalans (IEC) compleix el que estableix el Reglament 
general de protecció de dades de la Unió Europea (Reglament 2016/679, del 
27 d’abril de 2016). De conformitat amb aquesta norma, s’informa que, amb 
l’acceptació de les normes de publicació, els autors autoritzen que les seves da-
des personals (nom i cognoms, dades de contacte i dades de filiació) puguin 
ser publicades en el corresponent volum de la revista tamid.

Aquestes dades seran incorporades a un tractament que és responsabilitat 
de l’IEC amb la finalitat de gestionar aquesta publicació. Únicament s’utilit-
zaran les dades dels autors per a gestionar la publicació de la revista i no seran 
cedides a tercers, ni es produiran transferències a tercers països o organitza
cions internacionals. Un cop publicada la revista, aquestes dades es conserva-
ran com a part del registre històric d’autors. Els autors poden exercir els drets 
d’accés, rectificació, supressió, oposició, limitació en el tractament i porta
bilitat, adreçant-se per escrit a l’Institut d’Estudis Catalans (carrer del Car- 
me, 47, 08001 Barcelona), o bé enviant un correu electrònic a l’adreça dades. 
personals@iec.cat, en què s’especifiqui de quina publicació es tracta.

236 Tamid, 18 (2023), p. 229-236	 Instruccions resumides per als autors









  

Volum 18 / 2023

Simon Schwarzfuchs: Catalogne du Nord et Catalogne du Sud / Catalunya del Nord i Catalunya 
del Sud / Northern Catalonia and Southern Catalonia. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 7

Mariona Ginebra Pérez Ferrer: El sōfēr i el mazkīr: qui fa prendre el vol a les paraules i qui les 
fa romandre? / The sōfēr and the mazkīr: Who gave words wings and who ensured they were 
not lost on the breeze? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 39

Margalida Bernat i Roca: Ego Saÿt Mili, judeus Majoricarum (? - ca. 1391). Alguns aspectes 
de la vida del call de Ciutat de Mallorca a través d’un testament / Ego Saÿt Mili, judeus 
Majoricarum (? - ca. 1391). Some insights, from a will, into life in the Jewish quarter of Ciutat 
de Mallorca . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 61

Jordi Vidal Palomino: «Los libros históricos del Antiguo Testamento», una obra inèdita d’Eduard 
Bosch Bellver / «Los libros históricos del Antiguo Testamento» (Historical Books 
of the Old Testament), an unpublished work by Eduard Bosch Bellver . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 105

Josep M. Llobet i Portella: Els préstecs dels jueus al Consell Municipal de Cervera (1332-
1333) / Loans from Jews to the Municipal Council of Cervera (1332-1333) . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 127

Joan Ferrer, Oriol Ponsatí-Murlà: Un relat fundador de literatura moderna en llengua hebrea: 
En el cor dels mars (ים לְבַב יַמִּ  Traducció de l’hebreu i estudi .(ש״י עגנון) de X. Y. Agnon ,(בִּ
hermenèutic / A foundational story of modern Hebrew literature: In the heart of the seas  
ים) לְבַב יַמִּ  Translation from Hebrew into Catalan and hermeneutic .(ש״י עגנון) by S. Y. Agnon (בִּ
study. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 141

Instruccions resumides per als autors. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 229

20
23

https://revistes.iec.cat/index.php/tamid    ISSN (ed. impresa): 1138-5561    ISSN (ed. electrònica): 2013-4029

	 Institut
d’Estudis 
	 Catalans

1818


	Página en blanco
	Página en blanco

